E

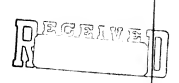
## LIBRARY UNIVERSITYF PENNSYLVANIA

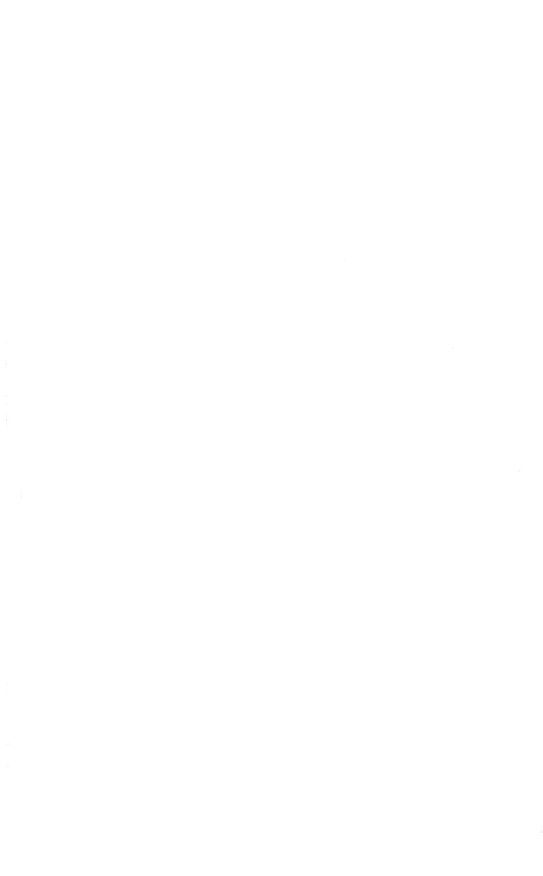


GIFT OF
THE TRANSLATOR

## University of Pennsylvania Library Circulation Department

Please return this book as soon as you have finished with it. In order to avoid a fine it must be returned by the latest date stamped below.









# ROSH FIASHANA,

(" NE" / YEAR ")

OF THE NEW EDITION OF THE

# BABYLONIAN TALMUD,

EDITED, FORMULATED AND PUNCTUATED
FOR THE FIRST TIME

В

MICHAEL L. RODKINSON,

AND TRANSLATED FOR THE FIRST TIME FROM THE ABOVE TEXT

ву

RABBI J. LEONARD LEVY, B. A. (London),

OF THE

REFORM CONGREGATION KENESETH ISRAEL, PHILADELPHIA,

Honors' Graduate, University of London. Fielden Scholar, University College, London. Prize Essayistan Hebrew Literature, Jews' Theological College, London, England, etc., etc.

PHILADELPHIA:
CHARLES SESSLER, PUBLISHER,

1895.

The Entire

### New Edition

of the



# TALIMUD,"

TO PENNS IN THE PRINCE OF PENNS IN THE PENNS

١l

GIFT OF

The hour

English and two Hebrew ibers all complete in about ng terms:

\$2.50

#### Price.

0, \$10.00 in advance and glish with Pamphlets of the

advance and \$1.25 upon h-Hashana, which will be n.

lvance, for sale also at all each Tract.

eenth St., Philadelphia, Pa.

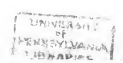
t., Philadelphia, Pa.

Pa.

- . " Office of the American Israelite, Cincinnati, Ohio.
- " "REV. DR. K. KOHLER, 115 E. Seventy-first St., N. Y. City.
- " " Dr. Isaac L. Leucht, New Orleans, La.
- " " REV. Dr. M. HELLER, New Orleans, La.
- " " REV. Dr. HENRY COHEN, Galveston, Tex.
- " REV. DR. JACOB VORSANGER, San Francisco, Cal.

(The editor hopes that the above gentlemen will kindiy take subscription for the new edition of the Talmud.)

And to all the leading booksellers in the United States.







MICHAEL L. RODKINSON,



RABBI J. LEONARD LEVY.

The Franciscon.

TRACT

# Rosh Hashana,

("NEW YEAR")

OF THE NEW EDITION OF THE

# BABYLONIAN TALMUD,

EDITED, FORMULATED AND PUNCTUATED
FOR THE FIRST TIME

BY

MICHAEL L. RODKINSON,

AND TRANSLATED FOR THE FIRST TIME FROM THE ABOVE TEXT

В

RABBI J. LEONARD LEVY, B. A. (London),

OF THE

REFORM CONGREGATION KENESETH ISRAEL, PHILADELPHIA,

Honors Graduate, University of London. Fielden Scholar, University College, London, Prize Essayist in Hebrew Literature, Jews' Theological College, London, England, etc., etc.,

PHILADELPHIA: CHARLES SESSLER, PUBLISHER,

1395

Copyright, 1895, by
MICHAEL L. RODKINSON.

NO VEASELLE

NO VERSIEVIME MET

12.12 T2nK

#### To the

REV. DR. ISAAC M. WISE,

in deep appreciation of the invaluable services

he has rendered the cause

of Judaism,

This Translation is dedicated by

THE TRANSLATOR.



### OPINIONS.

Des Kaiserlichen Rath, Prof. M. Lazarus, Ph. D., D. D.

> Berlin, Koenigsplatz 5. July 20, 1885.

Dear Mr. Rodkinson:—

In reply to your kind favor of the 14th inst., I wish to say that I read your editorial in No. 298 of him with attention and pleasure, but it left me with a regretful feeling. I am delighted to see an idea expressed which affects a great and highly important concern of Judaism, and am saddened by the reflection that in all probability, I shall not live to see its realization.

At some time or other your plan must and will be executed, but only by means of the union and cooperation of a number of competent scholars, who in turn must have the necessary financial support of a large circle of well to do Jewish patrons. Unfortunately, Jews of both circles are possessed of deplorable indifference, while, on the other hand, those that regard the Talmud as a source of knowledge, or use it as such, are dominated by a petty spirit -- they lack the broad, liberal cenception of historical development which is a prime qualification for success in planning and executing a work of the kind suggested.

However, I shall greet with delight any contribution to its ultimate realization. But I am forced regretfully to decline to take interest or active part in any new undertaking. As it is, I am groaning

under a burden of public duties, which I can in no wise lessen. Courage and inclination fail me for new projects, more particularly in cases when the participation of scholars is a highly improbable contingency.

With best wishes for your recovery,

Respectfully, LAZARUS.

Rev. Dr. M. Jastrow, Rabbi of "Rodeph Shalom" Cong. of Philadelphia.

Germantown, October 5, 1894. Dear Sir!

At your request I take pleasure in stating my opinion that your planued edition of an abridged Tahmud will be a great benefit to students who will be spared the wading through the intricate discussions frequently interspersed without direct bearing on the subject treated. An English translation of the book so abridged will then be, though not an easy, yet a possible labor.

Wishing your enterprise the full success it deserves, I am

Very Respectfully Yours, M. JASTROW.

To Mr. Michael L. Rodkinson.

Prof. Dr. M. Mielziner of Cincinnati.

Having perused some advance sheets of a part of the abridged Tahnud edition which Mr. Michael L. Rodkinson is about to publish. I find his work to be very recommendable. Such a Talmud edition in which all unnecessary digressions and all disturbing interpolations are judiciously omitted and in which the text is provided with punctuation marks, will greatly facilitate the study of the Talmud especially for beginners.

I trust that the friends of our ancient literature will liberally support this scholar, and enable him to complete this useful work.

Dr. M. MIELZINER,

Prof. H. U. College. Cincinnati, November, 1894.

Rev. Dr. Isaac M. Wise, President of the Hebrew Union College of Cincinnati. Editor of "American Istaelite" & "Deborah".

Cincinnati, Ohio, Jan. 14, 1895. Rev. . . . . . . . . \*) Dear Sir:—

The bearer of this letter is the well known Mr. M. L. Rodkinson, whom I would recommend toy our special attention.

The work which Mr. Rodkinson is doing, correcting the text of the Talmud and translating it into English is a gigantic enterprise which only such a man would and could undertake. If he succeeds it will give another life to American Judaism both here and abroad.

The question can only be, will he succeed? can he accomplish it?

As far as his learning is concerned I am positive he can, and as to his energy I dare say he will; he is an indefatiguable worker. We have the duty to afford him the opportunity to publish one volume, as a sample copy, to convince the world whether he is or he is not the man to accomplish this task.

To get him at present the financial support to publish Vol. I. is what I ask of you for him. If this volume is what he promises, he will be the man to accomplish the task. Yours,

ISAAC M. WISE.

Rev. Dr. B. Szold, Rabbi of the Cong. "Oheb Shalom" of Baltimore.

Baltimore, Jan. 16, 1895. To all whom it may concern. \*)

Rev. M. L. Rodkinson, a renowned Hebrew scholar of repute and ability happening to be in Baltimore called on me in connection with his project of editing his work to be known as the "Ancient short Talmud". He laid before me a number of Hebrew proof sheets of the Treatise "Berechoth" and the whole of the Treatise "Sabbath" in Manuscript, and asked me to read with an eye of a critic his work, to the end that if it appeared to me valuable I should testify to the its merit and its purpose.

I very carefully read 16 chapters of the M.S. of treatise Sabbath and it affords me the greatest pleasure that I not only conscientiously consider the work of extraordinary

<sup>\*)</sup> We heartily thank the venerable writer of this letter for his kind permission to publish same, but the name of the gentleman to whom it was addressed need not be mentioned.

<sup>\*)</sup> Extract from the Original in Hebrew.

merit and value at this time, but that I was exceedingly pleased to find that the editor has carefully arranged the text of the Talmud most consecutively and logically.

He facilitates the reading of the Tahnud considerably on account of this excellent orderly arrangement. The commentary of Rashi was also arranged to meet the requirements suiting this edition and the editor has not added any explanations of his own, nor altered the wording of the text.

Although the contents of the Talmud were familiar to me from my youth, yet this new arrangement makes delightful reading and brought new light. The reader can now read the text intelligently, for it seems as if the waters of the Talmud flow directly from their source, and therefore it is with the sincerest pleasure that I hope the work will meet with the greatest success.

Every scholar will readily understand the necessity of such an admirable work at the present time, when the study of the Talmud in its voluminous shape will not without deep and difficult study infuse the student with a knowledge of all its intricacies and fine points. In the Talmud as formulated and abridged by Mr. Rodkinson, however, where all unnecessary repetitions and dispensible debates are discarded, the student will be able to gain a fair knowledge of all desirable and attractive points at the cost of very little time and trouble.

These considerations have constrained me to overstep my well

defined limitations, and to beg all friends of our nationality and its estimable old literature to encourage and aid this able author to the end, that success may crown his valuable and much desirable efforts in this direction.

Let this tribute of mine to truth and righteousness be a testimonial for the coming generations of the high estern felt by our contemporaries of the 19th century, toward the Tahnud and our National traditions and how ready we were to encourage those who made the Tahnudical study the aim of their existence.

With the assurance of the satisfactory results which will obtain to all Talmudical students by a perusal of this abridged Talmud.

I am very respectfully,

B. SZOLD.

Rev. Dr. K. Kohler, Rabbi of the Cong. "Beth-El" of New York.

New York, Febr. 12th, 1895. Dear Sir!

I gladly and heartily indorse the opinion expressed by Prof. Lazarus and the Rev. Drs. Jastrow, Mielziner and Szold, as to the merits of your planned edition of the Talmud. I also consider an abridged edition of the Talmud while omitting the many interpolations which tend to confuse the reader and facilitating the study by the addition of modern punctuation marks, would render the reading of the difficult passages a pleasure rather than a task, a benefit for the scholarly world both

 $^{
m J}{
m ews}$  and Gentiles, and  ${
m I}$  can only recommend the undertaking of the work to the support of generoushearted patrons of our so little subsidized Jewish literature.

Dr. K. KOHLER,

To Michael L. Rodkinson.

Rev. Dr. Felsentbal, Rabbi of the Cong. "Zion" of Chicago. Chicago, Febr y 14, 1895.

Mr. Michael L. Rodkinson,

New York City.

Dear Sir:—

The fact cannot be denied that the Talmud, as it has been handed down to us, is very voluminous, and that furthermore, by the intricacies of the dialectics prevailing therein and by the labyrinthical methods pursued in the same, it cannot be fully mastered except by scholars who devote their lives, their days and their nights, almost exclusively to the study of this grand branch of ancient literature. In our present times and in countries where of necessity all students, rabbis included, have to pursue other branches of learning also, such an exclusive devotion to Talmudical studies is out of the question. For the majority of the students, and especially for those who, in colleges or in other ways, begin to study the Talmud, an abridgment of the same — such an abridgment by which the more important parts of the Talmud would be contracted into a narrower compass and many of its difficulties would be avoided will be very desirable, especially if by the inserting of punctuation marks into the text and by explatory notes at the bottom of its pages or at the end of the various volumes the reading and the understanding of the talmudical extracts will be facilitated.

I would recommend therefore your intended publication of an epitomized Talmud to all friends of Jewish literature in general and to students of Theological Colleges especially. And may the wealthier ones among our coreligionists, even if they themselves are personally unable to read and enjoy such literature, nevertheless patronize your great undertaking and follow the example given by the wealthy merchants among the Zebulunites who supported the less wealthy students of our sacred literature belonging to the tribe of Issachar.

May you then succeed in furnishing us with an abridged Talmud in which especially the pedagogical requirements of a work of this kind will have been satisfied!

> ${
> m Respectfully}.$ B. FELSENTHAL.

Rev. M. Friedman, Lector of the "Beth Hamedrash" of Vienna.

The Rev. M. L. Rodkinson, \*)

Yours to hand, and I take this opportunity to inform you that I have read your article and heartily agree with you in most of your conclusions, although I beg to differ in regard to some omissions you made from my text, which I consider valuable and should have been left intact. However, the subject is of no importance and more of an academical than practical As a rule, those who are merit. rich in material wealth are poor in educational resources, and the rich in knowledge are poor in wordly possessions in verification of the Prophecy; for the wisdom of their wise men shall perish, and the understanding of their men shall be hid. (Isaiah, XXIX, 14.) and although you are not well versed in sacred mysteries (your own confession) yet you will I surmise readily understand the secret of "hid"

Yours very truly, MEYER FRIEDMAN.

<sup>\*)</sup> Translated from Hebrew which was published in the "Call" july 16, '85

As I am a stranger in America, I deem it advisable to give the opinion on my work expressed by European scholars ten years ago.

#### M. L. RODKINSON.

Letters from the celebrated physicist, Dr. A. Bernstein, founder of the Reform Congregation, and of "Das Volksblatt."

Dear Mr. Rodkinson:-

Accept my cordial thanks for your valuable work "Tefilla Lemoshe," which in many respects has given me valuable explanations of the development of the laws on "The wearing of the Tefillin."

I was exceedingly interested in your view on the influence of the Jewish Christian sect on the form of the "Tefillin," and the presentation of the laws relating to them. You would be doing signal service to science, if you were to continue your research on the Ebionites incidentally mentioned. The treatment of this theme would earn for you the gratitude of all men of science, and every layman should consider it a privilege to contribute to an undertaking of the kind.

Sincerely yours, DR. A. BERNSTEIN.

Gr. Lichtenfeld, near Berlin, 23, 10, 1883.

Have you finished my "Abraham, Isaac and Jacob?" I should like to hear your opinion of it.

To Dr. Ritter, preacher of the Reform'Congregation in Berlin.

Esteemed Sir:—

Many thanks for your New Year's sermon, the receipt of which pleased me the more, as I am unfortunately prevented by illness from leaving the house, and cannot hope to enjoy your addresses at first hand at the proper time and place. Permit me to address a question to you.

I have read "Tefilla Lemoshe," by Mr. Rodkinson, which you sent me, and find that since our Holdheim's most productive time no polemic work of such learning and judgment has appeared against orthodoxy. The author has planned other works of similar character, and I beg leave to ask you whether you do not consider it the duty of our congregation to support him in their execution.

It is a fact, of which I have been painfully aware since the last twenty years, that our congregation subsists on the "works of our fathers," without bearing in mind that our reason for existence is the promotion of the reform of Judaism. If we have come to a standstill in this endeavor, it continues to be our duty to support men who, like Mr. Rodkinson, fulfill their original mission by the aid of varied attainments and talents.

Were I not hindered by illness, I would plead his cause personally. At the end of my life I feel it more keenly than ever that I who was active in the matter from the first, must remember the saying, "To him who begins a work, we say, finish it."

I cherish the hope that you will succeed in obtaining at the proper place a realization of my wish.

With kindest regards,

Sincerely yours, DR. A. BERNSTEIN.

Letter from the Rev. Dr. N. Brüll, Rabbi at Frankfort-on-the-Main, Frankfort-on-the-Main, August 4, 1883.

To Mr. M. L. Rodkinson, at Ems. Esteemed Sir:—

I am in receipt of your valued letter addressed to me and my brothers, and take pleasure in saying the following in reply:

I have finished reading your valuable works on "Tefillin" from cover to cover with great attention. The novel and surprising views it contains will not fail to meet with consideration from learned. It is a subject which latterly has been extensively treated by archæologists and historians, but by none so comprehensively and exhaustively as by yourself. Your plan and its mode of execution, your cautious use of the critical method, your precise analysis and profound understanding of the Talmudic passages and Mediaval literature applicable to the subject, the convenient arrangement of the material and the clear, excellent manner, might serve as models, for similar works. At present I must deny myself the pleasure of a detailed review, as I am very busy with literary work of different kinds. You may expect to see an exhaustive criticism of your book in the seventh volume of my " Jahrbuch" to appear early in 1884. In my brother's journal there will be a long notice in September or October, as all his space until then is occupied.

We have received Mr. L. Bing's work; it will receive a deserve by

favorable notice.

I am with high regard, DR. N. BRÜLL.

Letter of the Rev. Mr. Isidore, Chief Rabbi of France.

My dear Co-religionists:—

Mr. Rodkinson is a man of real merit, worthy of interest. His past and his present alike speak in his favor. He has written two works of permanent value, which throw light on two questions of prime importance to Judaism.

I should be glad to have him meet with a favorable reception at Paris. ISIDORE,

Chief Rabbi of France.

P. S.—I have read with deep pleasure your work "Tefilla Lemoshe," and have taken three copies.

Letter of the learned philosopher and scholar, Dr. Steinthal, professor at the University of Berlin, Berlin, W. Blumeshof 8, 21, 10, 1888.

Dear Sir :---

You wish to have my opinion on your work "Tefilla Lemoshe." I herewith give it to you gladly, and in so doing I do not believe myself guilty of judging matters with which I am not familiar.

I am particularly fond of works like yours, works, I mean, in which the meaning and history of religious thoughts and ceremonies are presented in a strictly scientific way. Such investigations are not only attracted from a psychologie, but also of the highest importance from a religious, point of view; they protest, or liberate us from superstition, and strengthen true religiousness.

Your work appears to me to be thorough; it shows how the Tefillin arose in the course of centuries, develops their history, and their changes in form. Whether you have quoted all the passages in our literature relating to Tefillin, I cannot say. But, in my opinion there are passages of such indisputable importance, that the meaning of all others depends upon theirs. A passage of that kind is the one you quote from the "Semag."

I wish to make one remark. According to my view, also, the "Tefillin" can be derived from no Biblical passage. The well-known verses supposed to refer to the Tefillin have only a symbolic meaning. The argument that *Uqshartem* is followed by *Ukhthabhtem* is not valid, for the latter is also to be taken symbolically. Or, has the law ever been written on doorposts in its entirety, or even Deuteronomy?

On doorposts as little as on hearts, but in hearts!

I wish your work this success; that henceforth a Jew who uses the phylacteries will not call one who does not use them an atheist; that he who obeys this custom hallowed by tradition does it, not as the fulfillment of a command, but as a

voluntary clinging to a ceremony, by which he wishes to remind himself most impressively of the religious and moral principles that are to guide him.

May this, as well as all hopes cherished by you and me and all good Jews, be realized. Yours,

PROF. STEINTHAL.

#### NAMES OF SUBSCRIBERS.

We feel, at this issue, that we should publish a list of names of all who have thus far given us their aid, in the form of subscriptions to our undertakings. We cannot but feel that this edition of the Talmud is destined to become historic, and we are proud to perpetuate the names of those who extended us their warm support at the beginning of our vast enterprise. We regret that time has not permitted us to visit even our friends in New York, much less seek subscriptions there. The subscribers to date follow here, but subsequently we shall publish the names of all who contribute to this work.

PAID IN FULL FOR THE HEBREW AND ENGLISH COPIES.

B. Fleisher, Marks Bros., all of Philadelphia . . . 25.00 each

Rev. Dr. Isaac M. Wise (Cincinnati), Hon. Oscar Straus, Hon. Nathan Straus, Edward Lewison (New York), 25.00 each

PAID IN ADVANCE FOR ONE COPY OF HEBREW AND ENGLISH:

SUBSCRIPTION PAID FOR THE ENGLISH TRANSLATION.

Rev. Dr. Krauskopf, Rev. Dr. Berkowitz, Rev. W. Loewenburg, Wm. B. Hackenburg, J. Kriger, Simon Miller, Morris Stern, H. B. Blumenthal, Henry Jonas, D. Teller, M. Mayer, J. Gerstley, Edwin Wolf, M.

| B. Loeb, R. Blum, Herman Jonas, M. Pfaelzer, A.                           |
|---------------------------------------------------------------------------|
| B. Loeb, D. W. Amram, J. Morwitz, W. Lichten,                             |
| A. Hess, J. K. Arnold, M. H. Pulaski, J. Bacher,                          |
| Dr. M. Franklin, Dr. L. W. Steinbach, Dr. J. L.                           |
| Salinger, B. Kirschbaum, Dr. C. J. Spivak, M.                             |
| Behal, E. Lederer, B. F. Greenewald, M. H. Stern,                         |
| Denai, F. Leucier, D. F. Greenewald, M. H. Stein,                         |
| S. Klopfer, Morris Rosenberg (all of Philadelphia), \$5.00 each           |
| Rev. Dr. Szold, Rabbi T. Shanfarber, Rabbi Rosenau,                       |
| Rev. A. Kaiser, Dr. A. B. Arnold, Isaac Strauss,                          |
| Henry Sonnenberg, W. L. Wolf, A. Hantz Bros.,                             |
| Wm. Fisher, Mrs. G. Blum, J. Mann, G. Erlanger,                           |
| Ph. Hamburger, Mrs. Joel Gutman, E. Greenbaum,                            |
| D. Greenbaum, S. Frank, B. Cohen (all of Balti-                           |
| more)                                                                     |
| Rev. Dr. D. Philipson, Dr. M. Mielziner, Dr. G. Deutsch,                  |
| M. Bettmann, Julius Freiberg (all of Cincinnati, O.) 5.00 each            |
| Rev. Dr. K. Kohler, Dr. H. Baar, A. Solomon, Hon. M.                      |
| Ellinger, Rev. Dr. M. H. Harris, Rev. Dr. S. H.                           |
| Sonneschein, Rev. Dr. R. Grossman, C. Weingart,                           |
| D. P. Hays, C. Sulzberger, Isaac Muslimer (all of                         |
|                                                                           |
| New York)                                                                 |
| We are also glad to be afforded a long awaited opportunity to             |
| express our heartfelt gratitude to the reverend gentlemen of the          |
| several cities visited by us during the year 1893, for their generous     |
| efforts in our behalf, both for their own subscriptions and also for      |
| soliciting the aid and support of their friends for our forthcoming       |
| works. In this connection we wish to inform our subscribers to the        |
| second revised edition of our History of Amulets that, owing to cir-      |
| cumstances beyond our control, we are compelled to delay its publi-       |
| cation for the present, although it is already in the hands of the        |
| printer, and shall, in its stead, forward to our subscribers this edition |
| of the Talmud, subject, however, to their approval.                       |
| We take the pleasure to record the names of the following                 |
| Rabbis and gentlemen with accounts received from them, with               |
| the assurance that we shall ever remember them with gratitude             |
| and thanks.                                                               |
|                                                                           |
| Rev. Dr. J. L. Leucht (New Orleans) and ten subscribers . \$110.00        |
| Rev. Dr. M. Heller (New Orleans) and nine subscribers. 90.00              |
| Rev. H. Cohen (Galveston) and seventeen subscribers 101.00                |
| Rev. Dr. Chapman (Dallas) and two subscribers 40.co                       |
| Rev. H. Bien (Vicksburg) and four subscribers 25.00                       |
| Rev. Saenger (Shreveport) and four subscribers 20.00                      |
| Rev. Dr. Samfield (Memphis) and four subscribers 25.00                    |
| Rev. C. Rubenstein (Little Rock) and ten subscribers 52.00                |
| Rev. Dr. Schulmann (Kansas City) and eight subscribers . 38.00            |
| Per J. Half (Houston)                                                     |

The address of the Editor is:

## A FEW WORDS TO THE ENGLISH READER.

ву

#### MICHAEL L. RODKINSON.

The Hebrew edition of this work contains an elaborate introduction in three chapters, the translation of which does not appear here. Its contents include many important rules which we have followed in this work, but we do not feel called upon at this time to engross the time of the English reader by reciting them. We, however, deem it a duty to say a few words so that the reader may understand our position, and the reason that we have undertaken a work that cannot prove financially profitable, and that will probably be productive of much adverse criticism in certain quarters.

The fate of the Talmud has been the fate of the Jews. as the Hebrew was born,\* he was surrounded by enemies. whole history has been one of struggle against persecution and attack. Defamation and deformation have been his lot. has it been with the Talmud. At the beginning of its formative period it was surrounded by such enemies as the Sadducees, the Boëthusians, and other sects. When its canon was fixed the Karaites tried to destroy or belittle its influence, and since that time it has been subjected to an experience of unvarying difficulty. with remarkable truth the words of Isaiah [xliii. 2] may be applied to both, "When thou passest through the waters, I will be with thee; and through the rivers, they shall not overflow thee; when thou walkest through the fire, thou shalt not be burned; neither shall the flame kindle upon thee." There is, however, one point concerning which this simile is not true. The Jew has advanced; the Talmud has remained stationary.

Since the time of Moses Mendelssohn the Jew has made vast strides forward. There is to-day no branch of human activity in which his influence is not, felt. Interesting himself in the affairs of the world, he has been enabled to bring a degree of intelligence and

<sup>\*</sup> Vide Genesis xliii. 32.

industry to bear upon modern life, that has challenged the admiration of the world. But with the Talmud, it is not so. That vast encyclopedia of Jewish lore remains as it was. No improvement has been possible; no progress has been made with it. Reprint after reprint has appeared, but it has always been called the Talmud Babli, as chaotic as it was when its canon was originally appointed.\* Commentary upon commentary has appeared, yet the text of the Talmud has not received that heroic treatment that will alone enable us to say that the Talmud has been improved. Few books have ever received more attention than this vast storehouse of Jewish know-Friends and enemies it has had. Attack after attack has been made upon it, and defence after defence made for it; yet whether its enemies or its defenders have done it more harm, it would be hard Not, forsooth, that we do not willingly recognize that there have been many learned and earnest spirits who have labored faithfully in its behalf, but for the most part, if the Talmud could speak it would say, "God save me from my friends!" For the friends have, generally, defended without due knowledge of the stupendous monument of Rabbinical lore; and the enemies have usually attacked it by using single phrases or epigrams disconnected from their context, and which could be used to prove anything. In both cases, ignorance has been fatal. For how many have read all the Talmud through and are, thus, competent to judge of its merits! Is it right to attack or defend without sufficient information? Is it not a proof of ignorance and unfairness to find fault, with that of which we are not able to give proper testimony?

If those, especially, who attacked the Tahmud and hurled against it venomous vituperation, would have had an intimate knowledge of it, would they, for example, believe that a work that in one part said, "When one asks for food, no questions may be asked as to who he is, but he must immediately be given either food or money," could be guilty of teaching the monstrous doctrines it is so frequently charged with? Could a work be accused of frivolity and pettiness that defines wickedness to be "the action of a rich man who hears that a poor man is about to buy a piece of property, secretly overbids him (Qiddushin 59a)? Could there be a higher sense of true charity than that conveyed by the following incident? Mar Uqba used to support a poor man by sending him on the eve of each Day of Atonement four hundred zuz. When the Rabbi's son took the money on one occasion, he heard the poor man's wife say, "Which wine shall I put on the table? Which perfume shall I

<sup>\*</sup> Vide Introduction.

sprinkle around the room?" The son, on hearing these remarks, returned with the money to his father and told him of what he had heard. Said Mar Uqba, "Was that poor man raised so daintily that he requires such luxuries? Go back to him and give him double the sum!" (Ketuboth 7a). This is not recorded by the Talmud as an exception; but it is the Talmudical estimate of charity. The Talmud is free from the narrowness and bigotry with which it is usually charged, and if phrases used out of their context, and in a sense the very reverse from that which their author intended, are quoted against it, we may be sure that those phrases never existed in the original Talmud, but are the later additions of its enemies and ignoramuses. When it is remembered that until it was first printed, that before the canon of the Talmud was fixed in the sixth century, it had been growing for more than six hundred years (the Talmud was in manuscript for eight centuries), that during the whole of that time it was beset by ignorant, unrelenting and bitter foes, that marginal notes were easily added and in after years easily embodied in the text by unintelligent printers, such a theory as here advanced seems not at all improbable. In fact in this very volume we have an instance which has been retained only because of its usefulness, as an example. In Chapter III, the question is asked, "What is the measure of the cornet sound?" In characteristic phrasing the answer is given that R. Simon b. Gamliel \* explained (PIRESH) that, etc., etc. The term here used is altogether un-Talmudical, and this is an illustration of a marginal note, later incorporated in the text.

The attacks on the Talmud have not been made by the enemies of the Jews alone. Large numbers of Jews themselves repudiate it, denying that they are Talmud Jews, or that they have any sympathy with it. Yet there are only the few Karaites in Russia and Austria, and the still fewer Samaritans in Asia Minor, who are really not Talmud Jews. Radical and Reform, Conservative and Orthodox not only find their exact counterparts in the Talmud, but also follow in many important particulars the practices instituted through the Talmud, e.g., New Year's Day, Pentecost (as far as its date and significance are concerned), the QADDISH, etc., etc. The modern Jew is the product of the Talmud, which we shall find is a work of the greatest sympathies, the most liberal impulses, and the widest humanitarianism. Even the Jewish defenders have played into the enemy's hands by their weak defences, of which such expressions as

<sup>\*</sup>In the Talmud only the initials of the name, R. S. b. G., are given, and these could stand for a number of names. It is usual to interpret these letters, as is done in this accompanying translation, but we are sure that R. Simeou b. Gamliel is not the commentator referred to.

"Remember the age in which it was written" or "Christians are not meant by 'gentiles,' but only the Romans, or the people of Asia Minor, etc.," may be taken as a type.

Amid its bitter enemies, and weak friends the Talmud has suffered a martyrdom. Its eventful history is too well-known to require detailing here. We feel that every attack on it, is an attack upon the Jew. We feel that defence by the mere citation by phrases is useless, and at the best weak. To answer the attacks made upon it through ludicrous and garbled quotations were useless. There is only one defence that can be made in behalf of the Talmud. Let it plead its own cause in a modern language!

What is this Talmud of which we have said so much? What is that work on which so many essays and sketches, articles and books have been written? The best reply will be an answer in negative form. The Talmud is not a commentary on the Bible; nor should the vein of satire or humor that runs through it be taken for sober earnest-Nor is the Talmud a legal code, for it clearly states that one must not derive a law for practical application from any halakhic statement, nor even from a precedent, unless in either case it be expressly said that the law or statement is intended as a practical rule [Baba Bathra 130 b]. Further: R. Issi asked of R. Jo'hanan: "What shall we do if you pronounce a law to be a Halakha?" to which R. Jo'hanan replied: "Do not act in accordance with it until you have heard from me, 'Go and practice.'" Neither is the Talmud a compilation of fixed regulations, although the Shul'han Arukh would make it appear so. Yet, even when the Shulkhan Arukh will be forgotten, the Talmud will receive the respect and honor of all who love liberty, both mental and religious. It lives and will live because of its adaptability to the necessities of every age, and if any proof were needed to show that it is not dead, the attacks that are with remarkable frequency made on it in Germany might be given as the strongest evidence. In its day the Talmud received, not the decisions, but the debates of the leaders of the people. It was an independent critic, as it were, adapting itself to the spirit of the times; adding, where necessary to the teachings of former days, and abrogating also what had become valueless in its day. In other words the Talmud was the embodiment of the spirit of the people, recording its words and thoughts, its hopes and aims, and its opinions on every branch of thought and action. Religion and Ethics, Education, Law, History, Geography, Medicine, Mathematics, etc., were all discussed. It dealt with living issues

in the liveliest manner and, therefore, it is living, and in reading it we live over again the lives of its characters.

Nothing could be more unfair, nothing more unfortunate than to adopt the prevailing false notions about this ancient encyclopedia. Do not imagine it is the bigoted, immoral narrow work that its enemies have portrayed it to be. On the very contrary; it is as free as the bird in its statements. It permits no shackles, no fetters to be placed upon it. It knows no authority, but conscience and reason. It is the bitterest enemy of all superstition and all fanaticism.

But why speak for it? Let it open its mouth and speak in its own defence! How can it be done? The Talmud must be translated into the modern tongues, and urge its own plea. have said for it would become apparent, if it were only read. Translation! that is the sole secret of defence! In translating it, however, we find our path bristling with difficulties. To reproduce it as it is in the original is in our judgment an impossible task. Men like Pinner and Rawicz have tried to do so with individual tracts and have only succeeded in, at the best giving translations to the world, which are not only not correct, but also not readable. If it were translated from the original text one would not see the forest through the trees. For, as we said above, throughout the ages there have been added to the text marginal notes, explanatory words, whole phrases and sentences inserted in malice or ignorance by its enemies and its friends.\* As it stands in the original it is, therefore, a tangled mass defying reproduction in a modern tongue. It has consequently occurred to us that in order to enable the Talmud to open its mouth, the text must be carefully edited. A modern book, constructed on a supposed scientific plan, we cannot make of it, for that would not be the Talmud; but a readable, intelligible work it can be made. We have, therefore, carefully punctuated the Hebrew text with modern punctuation marks, and have re-edited it by omitting all such irrelevant matter as interrupted the clear and orderly arrangement of the various arguments. In this way, there disappears those unnecessary debates within debates, which only serve to confuse and never to enlighten on the guestion debated. Thus consecutiveness has been gained, but never at the expense of the Talmud, for in no case have we omitted one single statement that was necessary, or of any importance. In other words we have merely removed from the text those accretions that were added from outside sources, which have proven so fruitful a source of misunderstanding and misrepresentation.

<sup>\*</sup> In other of our works we have named these interpolators.

It may be asked who and what are we that we undertake so colossal a task? We are simply a lover of the Talmud, who believe that we have discovered its spirit. The liberal, free, tolerant, broad humanitarian spirit that pervades that spiritual encyclopedia has been shamefully misrepresented and it cries out for rectification. Scholar after scholar has tried to improve matters by weighty commentaries that have only made the already intricate more difficult of compre-For ten years we have asked through letters, periodicals and books for a synod of scholars to judge of our work, and determine how to deal with this case. We have not had our request granted until now and so we have decided to proceed with our work We realize that it is by no means perfect, nor beyond criti-The enterprise is vast; and he who undertakes it is singlecism. The difficulties to be overcome are incalculable, one of the greatest being that the work is absolutely unendowed, and we must. in addition to the important work of editing, travel hither and thither to collect funds with which to continue publication.

We continue our labors in the full and certain hope that, "he who comes to purify, receives Divine help" and that in our task of removing the additions made by the enemies of the Tahmud, we shall be purifying it from the most fruitful source of the attacks made on it and thereunto we hope for the help of Heaven. As we have already said we feel that this work will not be received everywhere with equal favor. We could not expect that it would. Jewish works of importance have most usually been given amid "lightning and thunder," and this is not likely to prove an exception. Yet this we ask, that the reader believe that we have been actuated only by the love of the Tahmud, to save it from its cruel enemies and weak friends, and to put it in such a position that it can plead its own cause in its own defence.

#### TRANSLATOR'S PREFACE.

There has never been, in all probability, any work, that has received more attention than the Talmud, with the exception, perhaps, of the Bible. Both of these productions of Jewish genius have been the subject of the world's discussion for many a century. Nor is it likely that debate will cease now. Both of these works are too valuable to lie hid and blush unseen. They were never intended to waste their perfume upon the desert air. They have had so strong an influence upon humanity, that the world must think, speak and write about them. *Quot homines, tot sententiæ*. You cannot expect the world to be unanimous in its judgment.

For the most part the opinions concerning the Talmud have been made second-hand, as are the quotations that are so frequently made from it. Few, very few, have gone to the fountain-head. mature, impartial judgment, therefore, were an impossibility. Friends have been able to prove by it, whatever they desired; so too have enemies. Friends have quoted from it page after page of ethical precepts, so noble, so lofty, that we think we are reading of a Enemies have published citations that Socrates or an Aurelius. have shocked us. Partisanship will not enable us to give a calm judgment. Heated controversy concerning the unknown and unread will not hasten a correct estimate of this Encyclopædia Judaica. The indulgence of friends is as fatal to justice as the severity of enemies. The apologies of the one are as futile as attacks of the other. want deliberation, not heated one-sided argument. Hence it is that the thousand and one articles, pamphlets, monographs, lectures are almost useless, because for the most part, they are partisan.

The Talmud deserves consideration at the hands of both Jew and Gentile. The Jewowes to it, in a large degree, his preservation. For a thousand years it formed the subject of his mental disquisitions, and for another thousand years it was his library. When the Jew was "hunted as a partridge on the mountains;" when to be a Jew meant to be plundered and persecuted; when to be of the ancient faith meant to be in daily fear of stake, rack or thumbscrew; when to be of the people of Israel meant to have public schools and universities closed against one, then it was that a complete vade-mecum, an "Enquire within for everything," a miniature library was provided by the twelve folio volumes of the Talmud. When in the bitterness of his soul the

(xix)

Jew might say, "Without are dogs," snarling and barking and waiting to jump at his throat, he might stay within and find solace in his Talmud. An old tradition says that when the Jews went into exile to Babylon, they carried with them some of the stones of the Temple. They, indeed, found sermons in these stones, and in later generations they served to console them in times of distress, to strengthen their saddened hearts, to quicken their intelligence, to inspire them with hopes for the future. The aim of the contributors to the Talmud was to keep pure the God-Idea of the Bible, and in doing this they tried to keep the Jew pure too.

The Christian owes much to the Talmud, too. The best and most complete treatise on Jews and Judaism in the times of the founder of Christianity is the Talmud. Christianity is indebted to it, for much of its terminology. That many of its ethical precepts are found in the Talmud is a matter of common knowledge.\* It is needless for us to expatiate on that which is accepted as a truism.

There is but one means by which a fair and unbiased estimate of the Talmud can be formed. Neither abuse nor defence will provide it; neither attack nor apology will furnish it. The evidence of its lovers will be rejected as must be the testimony of those who hate it. We cannot destroy it. During the famous Reuchlin and Pfefferkorn controversy, the former said, when he heard that the Emperor Maximilian had decreed that it should be burnt, "Burning is but a brutal argument." So we say to-day. Attack is but a weak argument. Defence is weaker. Make the sphinx talk! Its own words will be its vindication or condemnation. This our editor has undertaken by means of his "New Edition of the Babylonian Talmud," of which in course of time a translation will appear, and towards which the present volume is the first contribution.

I have been moved to present my translation to the editor free of all charge, because, with him I feel, that the best that can be heard in behalf of the Talmud will be its own words. From my boyhood, when I sat at the feet of some of the most learned Talmudists in Europe, I learned to love this wonderful work, this testimony to the mental and spiritual activity of my ancestors. And I feel that I am but doing a disciple's duty in reproducing their words, modestly yet lovingly, in a modern language. Of this particular Hebrew edition it is not for me to speak. Some of the most eminent scholars of America and Europe have approved of the manner in which the

<sup>\*</sup> The best monographs in English on this subject, known to us, are those essays on "The Talmud," "Notes of a Lecture on the Talmud," and "A Lecture delivered at the Midland Institute, Birmingham," by EMANUEL DEUTSCH. Vide, "Literary Remains of the Late Emanuel Deutsch." London, 1874; John Murray.

editor has dealt with the text, and this was a sufficient guarantee to me that if I could successfully translate their words, I should be doing some service in behalf of Hebrew literature and its proudest monument, the Talmud. In addition to this present volume, I shall present, at the end of this year, the translation of Berakhoth (Benedictions).

The task of translation is not easy. The few score pages that represent this first volume is the result of many weeks' work. genius of the Hebrew is synthetic, a few words expressing much. The genius of English is analytic. Those familiar with the Talmud know how, when it is read in Jewish schools and colleges, a tone of the voice, a single gesticulation, a single word, or an untranslated phrase will convey more than line upon line of cold type. There are other difficulties, in reproducing a dead language into a living one, so well known to the public that they need not be detailed here. have had no model to follow. There is, to my knowledge, no English translation of any volume of the Talmud, taking us through the mass of Halakha and Haggada as they exist in the original. I have endeavored to give a literal translation, and have sometimes sacrificed grace of diction for literalness. The editor desired a translation, not a paraphrase, and perhaps, not in one single instance, have I resorted to circumlocution. There will be found, however, a mass of parentheses. A translation without these would have been positively unreadable. The parentheses, for the most part, represent the commentary of Rashi. The few notes scattered throughout the volume are placed only where they have been found absolutely necessary. I could have desired that these foot-notes were more abundant, but until the financial support needed by the editor in his undertaking, is forthcoming, such additions will be impossible. There is no doubt but that if the proper support is given to this enterprise, subsequent volumes will contain elaborate foot-notes, and a later volume will also contain notes to accompany this present one.

In the English translation I have, at the special request of the editor, made a few corrections to the Hebrew text. I have added a few words omitted by the printer on page 19, line 23, the translation of which is, "of two who fall sick with the same sickness" (vide page 27). And at his request I have omitted the following passages inadvertently admitted by the printer and which will not appear in a second edition: page 7, lines 10–12; page 8, lines 8–11; page 11, line 4; page 13, lines 20–22; page 14, lines 1–4, 6 and 7; page 15, lines 14–16; page 34, lines 14–16; page 35, line 3; page 37, line 6.

As to the peculiar phraseology of the translation I feel that I should explain one or two matters. The letter "R." has been used

for the titles, RABBAN, RABBI and RABII, and the letter "b." for the word BEN or BAR, thus R. Jo'hanan b. Zakkai should read Rabbi Jo'hanan the son of Zakkai. The quotations from the Scriptures will be found to differ frequently from the Authorized Version. There are two causes for this; first, the English translation of the Old Testament is very faulty, and secondly, I have endeavored to translate the original as the Rabbis of the Tahnud understood it. The word "Torah" has been used because I feel that "Law" is a poor translation for it, and "Pentateuch" would have been unwieldy; and the words Malkhioth, Zikhronoth and Shophroth have been retained because no English word could adequately express them and because the dictionaries consulted also transliterate but do not translate them. The same is also true of the names of the sounds produced on the cornet (Shophar). The words in capital letters at the beginning of the paragraphs are the citations from the Mishna.

To avoid the too frequent use of quotation marks where speeches, addresses or remarks are reproduced, the Biblical expedient has been resorted to. A colon (:) is used and the word after it, the initial word of the *oratio recta*, begins with a capital letter, thus, The Rabbis taught: A king who ascends the throne, etc.; modernized this would read, The Rabbis taught, "A king who ascends the throne, etc." Another typical case will be found on page 14, where the colon (:) is followed by a comma (,) under similar circumstances: We have learnt in a Boraitha: R. Eliezer says, Whence do we know, etc.; modernized, this would read, We have learned in a Boraitha: "R. Eliezer says, 'Whence do we know, etc.'" On only two or three occasions has this rule been departed from, and then for reasons that will appear clear to the reader.

With these few words by the way of introduction I present this first fruit of my Tahmudical labors to the public. I, however, desire to express my appreciation of two works that have proven invaluable in my task. The one is the Rev. Dr. M. Jastrow's "Dictionary of the Targumin, the Tahmud Babli and Verushalmi and the Midrashic Literature," and the other is Dr. M. Mielziener's "Introduction to the Tahmud." The editor joins me in expressing the highest sense of appreciation to Mr. Charles Sessler who so kindly superintended the publication of this translation. It is not of little significance that this volume appears during the Passover. That festival represents not only liberty, but also the removal of the leaven. May the Tahmud, now awakened, be given the freedom it deserves. May the leaven of ignorance and unfairness that has surrounded it be forever removed.

### BRIEF GENERAL INTRODUCTION

TO THE

# Babylonian Talmud.

BY THE EDITOR.

On this the appearance of our latest literary undertaking we deem a few explanatory remarks necessary. The brief outline of the origin of the Tahmud that follows may suggest the thought that we have departed from the usual manner of dealing with the questions here discussed, the more so since we have, for the sake of brevity, refrained from citing the authorities on which our statements are based. We wish therefore to declare here that we did not venture to make a single statement without the support of authorities well known in Hebrew literature. Our method was to select such views as seemed to us the best authenticated in the historical progress of Judaism. As we have taken our choice from the numerous works on our subject, the student is entitled to adopt or to reject the views that we represent.

Most of the Mishnayoth date from a very early period, and originated with the students of the Jewish academies, which existed since the days of Jehoshaphat, King of Judah [2. Chron. xvii. 9].

The rabbinical students of ancient times noted the essence of the academical teachings in brief form, and as a rule in the idiom in which it was spoken to them so

(iiiixx)

that they could afterward easily commit it to memory. They have, sometimes however, added comments and extensive explanations in the form of notes so that the mass of their learning embraced in course of time, according to some authorities, as many as six hundred divisions.

The source of the Mishnayoth was the customs and regulations, practiced by the authorities in their administration of religious and civil affairs: such as the Sabbath, Prayers, Cleanliness (considered actually Godliness) Permitted and Forbidden Foods, and controversies arising concerning Slavery. Indebtedness and corporal punishment are subjects of academical discussions, conducted with the aim of perfecting them into national statutes, enforcible in all Jewish communities alike.

In course of time, however, when those Mishnayoth were noted down from earlier existing copies, many additions were made. Finally Rabbi Judah the Prince, generally called "Rabbi," concluded to collect all the Mishnayoth in his college for proper arrangement. From these he selected six divisions called according to the subject they deal with, viz., Plants, Feasts, Women, Damages, Sacrifices and Purifications, and he proclaimed them holy for all Israel. Of the Mishnayoth so treated by Rabbi, some were left entirely intact, and were reproduced in their original form. To others he parenthetically added brief comments of his own, and there are still others that he changed in form completely because already in his day old customs had changed and taken new forms.

Such of them as he desired to make final and indisputable national laws, he incorporated into the Mishna without mentioning the names of their authors. Where, however, he could formulate no definite decision himself, or where they were well known to the public, he gave full information of their authors as well as the names of those opposed to their conclusions, without any decision on his part. In still others he mentioned no names but contented

himself with saying, "A'herim," i.e., "Some say," not wishing to specify their authority for certain reasons.

Rabbi did not seek the compliance and agreement of all his contemporaries in his arrangement of the Mishna, and many differed from his conclusions, and even arranged Mishnayoth in accordance with their own views. Being, however, a man of great prominence, influence and wealth, Rabbi succeeded in quelling opposition and in making his conclusions, as acceptable as the Mosaic law itself, and his great pupils, seeing that his intentions were only to prevent dissensions, and their only aim the public weal, supported him nobly until his teachings were accepted as the law of the nation.

Many Mishnayoth were rejected and destroyed by Rabbi, but not being in possession of all those he wished to destroy, he went in search of them to Yeshibhoth outside of his jurisdiction. There, however, he met with great opposition. Some of the Mishnayoth were hidden beyond his reach, others were secretly preserved and arranged within the very limits of his domain and promptly brought to light after his death. But, Rabbi's pupils did not dignify them with the name MISHNA, implying: "Next to Mosaic law" but called them Tosephtoth, meaning "additions of a later period" or merely additional, not principal matter. They were also named Boraithoth (outsiders) i. e., secondary, not academical matter. They spread, however, very rapidly, after Rabbi's death and to such an extent as to threaten the Mishnayoth of Rabbi with entire extinction. Such would actually have been the result, had not the pupils of Rabbi organized again Yeshibhoth whose aim was to perpetuate the Mishnayoth of Rabbi which they also accomplished. Yeshibhoth of that character were those of Rabh and Samuel in Babylon and Rabbi Janai and Rabbi Jo'hanan in Palestine. These Yeshibhoth made strennous efforts to explain and harmonize the Mishnayoth of Rabbi with

the teachings of the Boraithoth, generally regarded as those of Rabbi 'Hija and Rabbi Oshaia who were greatly admired by the public. At times the Mishna of Rabbi was abbreviated and replenished with the text of the Boraitha, or explained with an opposing opinion so as to harmonize it with the latter, or suit the new conditions and consequent changes of the custom that originally caused the conclusion of the Mishna. Where, however, they found no other way to suit their purpose they inserted a new Mishna of their own composition into the text of Rabbis.

The teachers mentioned in the Mishna of Rabbi or in the Boraithoth and Tosephta were called Tanaim (singular Tana) signifying Professor. The teachings of the Yeshibhoth covering a period of some centuries, which also found adherents and became the traditional law were called GAMARA signifying "conclusion." The intention was to harmonize the Mishna and Boraitha, and, in most cases, to arrive at a final decision as to the proper interpretation of the theory of the law (as Rabbi Jo'hanan prohibited compliance with the Halakha unless it is mandatory). These Gemara teachers were called Amoraim (interpreters) i. c., they interpreted to the public the difficult passages in the Mishna. Being classified as interpreters only, they had no authority to deviate from the spirit of the Mishna unless supported by another Tana opposing the Mishna, in which case they could follow the opinion of the Tana with whom they agreed. Rabhina and R. Ashi who lived in the fifth century (third century of Amoraim) began to arrange the Gemara but without success, and commenced a second time to arrange it. Unfortunately they died before accomplishing their task and the Gemara underwent troublous delivery from hand to hand until the appearance upon the scene of Rabono Jose, president of the last Amoraic Yeshibha in Pombeditha who foresaw that his Yeshibha was destined to

be the last owing to the growing persecution of the Jews from the days of "Pyruz." He also feared that the Amoraic manuscripts would be lost in the coming dark days or materially altered, so he summoned all his contemporary associates and hastily closed up the Talmud prohibiting any further additions. This enforced haste caused not only an improper arrangement, and many unnecessary repetitions and additions but also led to the "Talmudizing" of articles directly traceable to bitter and relentless opponents of the Talmud. The time (Rabono Jose conducted his Yeshibha only seventeen years) being too short for a proper and critical review of each and every subject, many theories were surreptitiously added by its enemies with the purpose of making it detestable to its adherents. Of such character is the expression "That of R. Ashi is a fabrication" which is repeated numerous times throughout the Talmud and which could by no means have originated with the Amoraim, who as a rule were very guarded in their expressions and would never have dreamed of applying it to such Talmudical authorities as R. Ashi and Mar. his son, or such like expressions with reference to even the Patriarchs or the Prophets. This closing up of the Talmud did not, however, prevent the importation of foreign matter into it, and many such have crept in through the agency of the "Rabono Saburai" and the Geonim of every later generation.

The chief aim of the authors of the Gemara being to perpetuate the Mishna as the sole source of the Jewish religious and civil code after the Mosaic laws themselves, they not only directed all their energy to the discussion and perfecting of its deductions, but treated its very words and letters as inspired and as holy as the Bible itself, forming at times conclusions from a superfluous word or letter. Oftentimes when they found the Mishna differing with an established custom in their days, they resorted to subtle

inquiry and minute discussion until they succeeded in establishing harmony between the differing points. All these efforts were directed to refute and disprove the assertions of the different sects, who opposed the oral law and who were inclined to adhere to the written law solely: Therefore, the Rabbis of the Gemara asked "Minalan" (wherefrom its source?) in the treatment of a subject not plainly specified in the Bible; and also, the interrogatory remark "Peshita" (Of course!) as regards subjects plainly enumerated in the Scriptures which do not admit of any other interpretation. Of the same origin is the question "Lemai Hilkhetha"? (wherefore this discussion?) with reference to an obsolete custom. So much for its general history. We will now turn to the purpose of this tract in particular.

## INTRODUCTION TO ROSH HASHANA.

The Scriptures do not in any way treat of the subject of the calendar, a matter of the greatest importance from an historical standpoint nor do they state from what period the year was begun to be reckoned, although there is a passage [Ex. xii. 2], "This month shall be unto you, the beginning of months; it shall be to you, the first month of the year" which obviously points to Nisan (about April), as not only the most important month, but also as the beginning of the year.

In another passage, however [Ex. xxiii. 16], we read "The feast of ingathering (Tabernacles) which is at the end of the year." The words "BESETH HASHANA" in this passage can be, with perfect accuracy, translated "during the year." This rendering would clear away all difficulty with regard to Nisan as the beginning of the year, but since Tishri is the New Year, this translation, under no circumstances could apply to Tabernacles, which is neither "at the end," nor "during the year" (i. c., when the year has advanced). The passage should, therefore, be

translated "and the festival for what is gathered about the end of the year," i. c., in the months before Tishri.

In the face of these contradictory terms, we must revert to historical occurrences in support of one or the other of the above claims, and we find that not only the Egyptian rulers, but also the Jewish kings from Solomon, counted the beginning of their reigns from Nisan (April) while other Eastern monarchs, such as the Armenians and Chaldeans commenced theirs from Tishri (September).

We are not certain however whether the Jews upon their conquest of Canaan, reckoned their calendar like that of the country from which they came or of the country which they conquered, yet it is plain that in the Mishnaic period, or after the second restoration, they counted the beginning of the year from Tishri. It may, however, be that their kings still held Nisan as the beginning of the year following the example of their predecessors, and in all civil contracts and documents according to the then existing custom, used dates to agree with Nisau (April) as the first month of the year. The priestly tithes, however, during the days of the second restoration, were payable in Elul (August) which was considered the expiring season of the year, to prevent the disorder which might arise from mixing up one year's taxation with that of the other; only, the priestly taxation of fruits was delayed till Shebhat (February) (after the season when the fruits formed on the trees), so that the various tithes should not be mixed and to prevent the priests and levites from unduly interfering with the affairs of the people.

The prehistoric Mishna which always formed the law to suit the custom, found four different New Year days in four different months, and, desiring to make a uniform custom in all Jewish communities, taught its adherents to observe four days as New Year's to begin the first day of

the four different months that they happened to be practiced in, and the text of the opening Mishna before it underwent Rabbi's scrutiny was as follows: There are four different New Year's days, First of Nisan, First of Elul, First of Tishri, and First of Shebhat. The different purposes for which they were appointed were well known at that time. Because at the time that the second commonwealth had ended, and the authority of the priesthood was abrogated and reverted to the House of David (in the person of Hillel the grandfather of R. Judah the Prince), he adds to the text of Mishna, by way of commentary "for kings, and for the cattle-tithe," and therefore he cites the opinion of R. Eliezer and R. Simon, in support of his own, because he felt no apprehension that the tithes due on one year's products would any longer be mixed with those of another, and that therefore a special New Year's day should be appointed for them. For the same reason he adds too, "the opinion of the school of Shamai and the school of Hillel."

From the Mishna "There are four days of judgment for the world every year" it appears that in the Talmudical period New Year's was considered a day of repentance; and since the principal feature of repentance is devotion to God, therefore says Rabbi in the Mishna that devotion is the only requirement in the penitential days (between New Year's and the Day of Atonement). But in his days the legend of "the opening of the Books on New Year's" Furthermore the word "NIDON" was yet unknown. in the Mishna Chapter I, 2, should be understood as "discussion" as we find that the Benai Bethaira say to R. Jo'hanan Ben Zakkai "Let us discuss (Nidon) and afterwards we will blow the cornet." Thus the passage cited by the Mishna "He who hath fashioned all their hearts understandeth all their works" can be made to harmonize with this interpretation, for meditation on spiritual matters will lead to investigation of one's own conduct.

The story that R. Kruspedai tells in the name of R. Jo'hanan that "on New Year's books are opened," etc., he quotes from the Boraitha: "Three books are opened on the day of Judgment." But in the Boraitha the meaning is not Rosh Hashana but the day of the Resurrection. That he cites it in the name of R. Jo'hanan proves nothing, for very often when teachers wanted to add weight to their opinions they would quote great Rabbis as their authorities; and R. Jo'hanan himself permitted this.

After the proper Mishnaic arrangement was completed by Rabbi regarding the number of New Year's days, making the principal one "the Day of Memorial," after treating upon the laws governing the blowing of the cornet, in an exceedingly brief manner, the custom in vogue in the Temple of covering the mouth of the horn with gold is dwelt upon and the requirements of the law of the sounding of the cornet is declared sufficiently fulfilled when a person only hears it in passing a synagogue. After arranging the prayers accompanying this ceremony in a few words he dilates, at great length, on the Mishnayoth governing the lunar movements by which alone the Jews were guided in the arrangement of their calendar; on the mode of accepting witnesses concerning the same, on the pictures of the moon used by Rabbi Gamiliel; on the tradition handed down to him from his ancestors (meaning the undisputed correct regulations) and also the statutes ordained by Rabbi Jo'hanan Ben Zakkai, claiming that the wise of each generation are the sole arbiters about decreeing regulations although they may be of such a character as is not to be found in the Mosaic code; on the right of the chief of the Beth Din (court of chief judges) alone of that period to arrange the order of the holidays, on account of the then visible discontent springing up among the masses who wanted to take the management of these subjects in their own hands. He, therefore, dilated upon this with

minute exactness and supported his assertions with the decision of his grandfather Rabban Gamliel also Rabbi Doso ben Harkhinas and Joshua that the existing generation has only to look for guidance to the existing Beth Din, whose opinion is as binding and decisive as that of Moses, even though the decision may appear erroneous. Such are the contents of this tract, certainly most important from an historical standpoint. Go now and study!

## "NEW YEAR."

## CHAPTER I.

MISHNA. There are four New Year days, viz: The first of Nisan is New Year for (the ascension of) Kings\* and for (the regular rotation of) festivals;† the first of Elul is New Year for the cattle-tithe, ‡ but according to R. Eliezer and R. Simon, it is on the first of Tishri. The first of Tishri is New Year's day, for ordinary years, and for the reckoning of the sabbatic years, § and jubilees; and also for the planting of trees, || and for herbs. On the first day of Shebhat is the New Year for trees,\*\* according to the school of Shammai; but the school of Hillel says it is on the fifteenth of the same month ††

GEMARA. "For Kings." Why is it necessary to appoint such a day? R. 'Hisda answered, On account of documents. † The Rabbis taught: A king who ascends the throne on the 29th of Adar must be considered to have reigned one year as soon as the first of Nisan comes, but if he ascends the throne on the first of Nisan, he is not considered to have reigned one year until the first of Nisan of the following year. From this we infer that only Nisan is the commencement of years for kings (or the civil New Year's);

<sup>\*</sup> It mattered not according to the sages at what period of the year a Jewish king ascended the throne, his reign was always reckoned from the preceding first of Nisan. If, for instance, a Jewish king began to reign in Adar, the eleven months before would be considered one year of the reign of the king just deceased, and the month of Adar would be considered one year of the new king's reign. The next first of Nisan would be the beginning of the second year of the king's reign. This rule had to be observed in all documents in which the year of the king's reign was mentioned.

<sup>†</sup> This refers to the law concerning vows. If one made a vow it had to be fulfilled before the three festivals elapsed in the order of Passover, Pentecost and Tabernacles.

<sup>‡</sup> A date had to be appointed in order to keep the tithes of animals born and products of the earth, distinct from year to year.

<sup>¿</sup> Vide Lev. xxv. and Deut. xv.

With regard to the prohibition of eating fruit of newly planted trees [Lev. xix, 23-25],

<sup>¶</sup> So as not to mix the tithe on herbs from year to year.

<sup>\*\*</sup> With regard to the tithe due on fruit trees.

<sup>††</sup> The Gemara fully discusses the reasons for these institutions, but we deem it wise to anticipate, for the sake of clearness.

<sup>‡‡</sup> So that in the case of mortgages, one may know which is the first and which is the second by means of the year of the king's reign mentioned in the documents.

that even a fraction of a year is considered a year; and that if a king ascends the throne on the first of Nisan, he is not considered to have reigned one year until the next first of Nisan, although he may have been elected in Adar. The Boraitha\* teaches this, lest one might suppose that the year should be reckoned from the day of election and therefore the king would begin his second year (on the first of Nisan following).

The Rabbis taught: If a king die in Adar and his successor ascends the throne in Adar (documents may be dated either) the (last) year of the (dead) king, or the (first) year of the new king. If a king die in Nisan, and his successor ascends the throne in Nisan, the same is the case. But if a king die in Adar, and his successor does not ascend the throne until Nisan, then the year ending with Adar should be referred to as the year of the dead king, and from Nisan it should be referred to as that of his successor.†

R. Jo'hanan says: Whence do we deduce that we reckon the commencement of years (for the reign) of kings, only from Nisan? It is said [1 Kings vi. 1] "And it came to pass in the four hundred and eightieth year after the children of Israel were come out of the land of Egypt, in the fourth year of Solomon's reign over Israel, in the month Ziv, which is the second month, etc." He institutes the following analogy between "the reign of Solomon" and "the Exodus from Egypt' mentioned in this passage: As the Exodus from Egypt is reckoned from Nisan, so also is the reign of Solomon reekoned from Nisan. But how do we know that the Exodus even should be reckoned from Nisan? Perhaps we should reckon it from Tishri! The facts of the case do not support such a presumption, for it is written [Numbers xxxiii. 38] "And Aaron, the Priest, went up into Mount Hor at the commandment of the Lord, and died there, in the fortieth year after the children of Israel were come out of the land of Egypt on the first day of the fifth month; "and it is written [Deut. i. 3] "And it came to pass in the fortieth year, in the eleventh month, on the first day of the month, Moses spake, etc." Since he mentions the fifth month, which is certainly Abh, and he speaks of (Aaron's death as happening in) the fortieth year (and not the forty-first year), it is clear that Tishri is not the beginning of years (for kings). This argument is acceptable as far as the former (Aaron's)

<sup>\*</sup>The word Boraitha is derived from a root meaning "external, foreign," etc. It means the traditions and opinions of Tanaïm not embodied in the Mishna as compiled by R. Judah Hannasi.

<sup>†</sup>No reference should be made after the first of Nisan to the reign of the king just deceased. For instance: it was not permitted to speak of the year beginning with Nisan, as the second year after the death of the king.

case is concerned, for the text specifically mentions (forty years after) the Exodus; but in the latter (Moses') case, how can we tell that (the fortieth year) means from the Exodus? Perhaps it means (the fortieth year) from the raising of the Tabernacle in the wilderness! The terms "fortieth year" (mentioned in connection with both Aaron and Moses) are compared by analogy; as in the former case it means forty years from the time of the Exodus, so also in the latter But whence do we know that the incident that took place in Abh (the death of Aaron) happened before that which is related (the speech of Moses) as happening in Shebhat? Perhaps the Shebhat incident happened first! It is not reasonable to suppose this; for it is written [Deut, i. 4] "After he had slain Sihon the king of the Amorites," and when Aaron died Sihon was still living. it is written [Numbers xxi. 1] "And the Canaanite, the King of Arad heard.'' What did he hear? He heard that Aaron was dead and that the clouds of glory had departed (and he thought that anyone might go up and fight against Israel). How can we make any such comparison? In the one place it speaks of the Canaanite, and in the other, of Sihon! Yes, we can, for a Boraitha says that Sihon, Arad and the Canaanite are identical. This opinion of R. Jo'hanan is quite correct, for we find that a Boraitha quotes all the verses that he quotes here, and arrives at the same conclusion.

R. 'Hisda says: They taught this rule about Nisan only concerning the kings of Israel, but for the kings of other nations, they reckon from Tishri. As it is said: [Nehem. i. 1] "The words of Nehemiah, the son of Hakhaliah. And it came to pass in the month of Kisley, in the twentieth year, Hanani, one of my brethren, came, he and certain men of Judah," and it is written: [ibid. ii. 1] "And it came to pass in the month Nisan, in the twentieth year of Artaxerxes the king, etc." Since Hanani stood before Nehemiah in Kisley, and the Bible speaks of it as the twentieth year, and since Nehemian stood before the king in Nisan, and the Text calls it also the twentieth year, it is clear that the New Year (for the non-Jewish king, Artaxerxes) is not Nisan (or in the latter case he would have spoken of the twenty-first year). This argument is acceptable as far as the latter quotation is concerned, for it specifically mentions Artaxerxes, but in the former verse how do we know that he refers to Artaxerxes? Perhaps he refers to another event altogether! Says R. Papa: Since in the first passage we read "the twentieth year" and in the second we read "the twentieth year," we may deduce by analogy that as in the one case Artaxerxes is meant, so is he meant also in the other. But how do we know that the event, recorded as

occurring in Kislev, and not the Nisan incident, happened first? Any other deduction would not accord with the facts of the case. For we have learnt in a Boraitha: The same words which Hanani said to Nehemiah in Kislev, the latter repeated to the king in Nisan, as it is said: [Nehem. i. 1-2] "The words of Nehemiah, son of Hakhaliah. And it came to pass in the month of Kislev, in the twentieth year, as I was in Shushan the palace, that Hanani, one of my brethren came, and certain men of Judah . . . and the gates thereof are burned with fire." And it also said: [Nehem. ii. 1-6] "And it came to pass in the month of Nisan, in the twentieth year of Artaxerxes the king, that wine was before him . . . so it pleased the king to send me; and I set him a time."

R. Joseph offered an objection: It is written [Haggai ii. 10] "In the twenty-fourth day of the sixth month, in the second year of Darius," and it is also written [ibid. 1] "In the second year, in the seventh month, in the one and twentieth day of the month." If the rule is that Tishri (the seventh month) is the beginning of years for non-Jewish kings, should not the Text read "in the third year of Darius" instead of the second year? R. Abahu answered: Cyrus\* was a most upright king and the Hebrews reckoned his years as they did those of the kings of Israel (beginning with Nisan). R. Joseph again objected: If that were so there are texts that would contradict each other. First: it is written [Ezra vi. 15] "And this house was finished on the third day of the month Adar, which was in the sixth year of the reign of Darius the King." A Boraitha explains this to mean: At that same time in the following year Ezra and the children of the captivity went up from Babylon, and the Bible says about this [Ezra vii. 8] "And he came to Jerusalem in the fifth month in the seventh year of the king." But if the rule is (that for Cyrus the year began with Nisan and not Tishri) should not the Text say "the eighth year" (since the first day of Nisan, the beginning of another year, intervenes between the third of Adar, and the month of Abh)? And secondly: How can you compare these texts! In the one place it speaks of Cyrus, and in the other, of Darius! This remains unanswered.

"And for Festivals." Do then the festivals commence on the first of Nisan? Do they not begin on the fifteenth of that

<sup>\*</sup>The Rabbis of the Talmud must have had a different reading in the book of Haggai from that which now exists. There is no verse in Haggai that reads, as the one quoted here. There is therefore a great difficulty in understanding the discussion. Rashi even, is unable to enlighten us on this point. It is possible, however, that some of the Rabbis knew that "Darius" mentioned in Haggai referred to Cyrus, for all the Persian kings of the Achæmenidan dynasty were called Darius.

month? R. 'Hisda answered: (The Mishua means that Nisan is) the month that contains that festival which is called the New Year for festivals (viz., Passover).

What difference does it make (in practice)? It makes a difference to one who has made a vow, because through this festival he becomes culpable of breaking the law, "Thou shalt not slack to pay." And this is according to the opinion of R. Simon, who says: That (before one is guilty of delay) the three festivals must have passed by in their regular order, with Passover as the first (of the three).

The Rabbis taught: As soon as three festivals have passed by and the following duties (or vows) have not been fulfilled one is guilty of procrastination; and these are they. The yow of one who says "I will give the worth of myself (to the sanctuary)" or "I will give what I am estimated to be worth (in accordance with Lev. xxvii);" or objects, the use of which one has foresworn, or which one has consecrated (to the sanctuary) or sin-offerings, guilt-offerings, burnt-offerings, peace-offerings, charity, tithes, the firstlings, the paschal offerings, the gleanings of the field, that which is forgotten to be gathered in the field, the produce of corner of the field.† R. Simon says: The festivals must pass by in their regular order, with Passover as the first, and R. Meir says: As soon as even one festival has elapsed, and the vow has not been kept the law is infringed. Eliezer, b. Jacob, says: As soon as two festivals have elapsed, the law is infringed, but R. Elazar, b. Simon, says: Only the passing of the feast of Tabernacles causes the infringement of the law (whether or not any other festivals have passed by between the making and the fulfilling of the vow). What is the reason of the first Tana? Since in [Deut. xvi.] the Text has been speaking of the three festivals, why does it repeat "On the feast of Unleavened Bread, on the feast of Weeks and on the feast of Tabernacles?" It repeats these words to teach us (that the festivals must pass in the order just mentioned, before one is) guilty of procrastination. R. Simon says: It was not necessary to repeat "on the feast of Tabernacles," because the Text was speaking of that festival (when it mentioned the names of the three festivals). Why, then, does it repeat it? To teach us that Tabernacles shall be the last of the three festivals. arrives at his opinion because it is mentioned of each festival "Thou shall come there (to Jerusalem) and ye shall bring there" (your

<sup>\*</sup>This law of "Thou shalt not slack to pay," is known as "Bal Te'aher; "  $\hat{L}$   $e_0$ , the law against procrastination or delay.

<sup>†</sup> Lev. xxiii, 22.

vows; and this being said of each festival, if *onc* elapses and the vow is not brought, then the law against delay is infringed). The reason of R. Eliezer, b. Jacob is that the passage [Numb. xxix. 39] runs: "These shall ye offer to the Lord on your appointed feasts," and the minimum of the plural word "feasts" is *two*. On what does R. Elazar b. Simon, base his opinion? We have learnt in a Boraitha: "The feast of Tabernacles" should not have been mentioned in [Deut. xvi. 16], since the preceding passages (of that chapter) were treating of that feast. Why, then, was it mentioned? To indicate that that particular feast (Tabernacles) is the one that causes the infringement of the law.

What do R. Meir and R. Elazar deduce from the superfluous passage "on the feast of Unleavened Bread, on the feast of Weeks, and on the feast of Tabernacles?" They use this verse, according to R. Elazar, who says in the name of R. Oshaya: Whence do we know that the law of compensation \* applies to the feast of Weeks (although the feast is only one day)? For this very reason the Bible repeats the three festivals; and he institutes a comparison between the feast of weeks and the feast of unleavened bread; as the law of compensation applies to feast of unleavened bread for seven days, so also does it apply to the feast of Weeks for seven days. Why, then, does the Torah find it necessary to repeat the words, "In the feast of Tabernacles?" To compare it with the feast of Unleavened Bread; as, during the feast of Unleavened Bread it was obligatory to stay over night (in Jerusalem), so was it also necessary during the feast of Tabernacles. But how do we know that it was obligatory during the feast of Unleavened Bread? It is written [Deut. xvi. 7], "Thou shalt turn in the morning (after staving over night), and go unto thy tents." What are the sources of the above arguments? The Rabbis taught the following interpretation of Deut. xxiii. 21: "When thou shalt vow a vow unto the Lord thy God, thou shalt not slack to pay it." Perhaps these words only apply to a vow! How do we know that they may also be applied to a voluntary offering? In the passage just quoted we read "vow," and in another place [Lev. vii. 16], we find "but if the sacrifice of his offering be a vow or a voluntary offering;" as in the latter instance the Torah includes the "voluntary offering," so does it also in the former; "unto the Lord thy God," i. c., offerings expressed by "I will give the value of myself" etc., and other objects mentioned above; "thou shalt not slack to pay it;" i. c., the object promised must be given and not

<sup>\*</sup>The privilege of bringing on one of the later days of a festival a sacrifice that should have been offered on the first day.

anything in exchange of it;\* "for he will surely require it," i. c., the sin-guilt- burnt- and peace-offerings; "the Lord thy God;" these words refer to offerings of charity, tithes, and firstlings; "of thee;" this refers to the gleanings, that which is forgotten in the field and the produce of the corner of the field; "and it would be sin in thee," i. c., and not in thy sacrifice (which is not thereby invalidated).

The Rabbis taught: Deut. xxiii. 23; may be explained thus: "That which is gone out of thy lips" refers to the mandatory laws (of the Torah); "thou shalt keep" refers to the prohibitory laws; "and perform" is a warning to the Beth Dint (that they should enforce the laws); "according as thou hast vowed" refers to vows; "to the Lord thy God" refers to sin-guilt-burnt- and peace-offering; "a free-will offering" means just what it is; "which thou hast spoken," refers to the sanctified objects devoted to the Temple for repairs, etc.; "with thy mouth" refers to charity. Says Rabha: One is culpable if he does not give forthwith that which he has yowed for charity. Why so? Because there are always poor people (needing immediate help). Is not this self-evident? Aye, but one might suppose that, since the law prohibiting delay is found in connection with the duty of giving charity and also of bringing the various voluntary offerings, it would apply to both, and it would not be infringed until the three festivals had elapsed, therefore he teaches us (that charity and sacrifices are different); in the latter case, the infringement of the law depends on the festivals, but in the case of charity it must be given immediately, for the poor are always to be found. And Rabha further said: As soon as three festivals have passed (and one has not brought his offering), he daily transgresses the law Against this opinion the following objection was against delay. raised: As soon as a year, containing three festivals or not, has passed (he that does not bring his offering) be it a firstling or any of the holy offerings, transgresses daily the law against delay. It is quite possible that the three festivals may elapse and yet a year may not go by (c.g., from Passover till Tabernacles is only seven months), but how can it happen that a year may pass and the three festivals should not occur (in that time)? It may happen according to those who say (that the three festivals must elapse) in their regular order, but according to those who do not say (that the three festivals must go by) in their regular order how can such a case

<sup>\*</sup> Lev. xxvii. 32.

<sup>†</sup> The ecclesiastical and civil courts were called Beth Din, and consisted of an odd number of judges, so that in case of a division of opinion, a majority was always assured. The minimum number of judges required to form a court was three. In our translation we shall always use "Beth Din" instead of "court;" using it as an English term, as Sanhedrim.

happen? It is possible according to Rabbi (who holds that the intercalary mouth \* is not a part of the year), and it occurs in a leapyear, when one consecrates anything (to the Temple) after the feast of Passover; for when the end of the second Adar has arrived, a year (of twelve months) has elapsed, yet the three festivals have not passed by in their regular order. But how can such a case occur according to the Rabbis? It can happen; as a Boraitha teaches: R. Shemaiah says, The feast of Weeks falls on the fifth, sixth, or seventh of Sivan. How is this possible? In a year when the months of Nisan and Iyar have thirty days each, Pentecost falls on the fifth of Sivan; when they each have twenty-nine days, Pentecost falls on the seventh of Sivan; but when the one has twenty-nine days and the other has thirty days, Pentecost falls on the sixth of Sivan.

R. Zera asked: How does the law against delay affect an heir? Shall we argue that the Torah says [Deut. xxiii. 21] "When thou shalt vow a vow" (i. c., the testator has vowed), but the heir has not vowed (consequently, the law does not apply to him), or shall we argue from the passage [Deut. xii. 5, 6] "When ye be come . . . then ye shall bring" and the heir (who is obliged to come) is also in duty bound to bring with him (the objects vowed by the testator)? Come and hear! R. 'Hiyya teaches: It is written in this connection "from thee" (i. c., from the one who vowed) and this excludes the heir. But did we not say above that these words refer to the gleanings, etc.? The Torah uses the word ME'IMMOKH ("from thee"), which we can explain to mean both the successor and the gleanings, etc. (i. c., all that comes "from thee").

R. Zera also asked: How does the law against delay affect a woman? Shall I say that since she is not obligated to appear (in Jerusalem) the law does not apply to her? or perhaps it is her duty to go there because she is included in the law "to rejoice." "Certainly," answered Abayi, "she is bound by this law because it is her duty to rejoice."

The schoolmen asked: From when do we count the beginning of the year for a firstling? Answered Abayi: From the moment it is born; but R. A'ha b. Jacob said: From the moment it is acceptable as an offering (i. c., when it is eight days old, Lev. xxii. 27). These opinions are not contradictory, for the former Rabbi refers to an unblemished animal and the latter to one with a blemish. May, then, a blemished animal be eaten (on the day of its birth)? Yes, if we are sure it was born after the full period of gestation.

<sup>\*</sup> Leap year occurs seven times in a cycle of nineteen years. On such occasions one month, the second Adar, is added to the twelve lunar months.

The Rabbis taught: The first of Nisan is the new year for (arranging the) months, for (appointing) leap-years, for giving the half-shekels, and, some say, also for the rental of houses. Whence do we know (that it is new year) for months? From Ex. xii. 2 where it is written, "This month shall be unto you the beginning of months; it shall be the first month of the year to you." It is also written [Deut. xvii. 1] "Observe the month of Abhibh" (early stage of ripening). In which month is grain in the early stage of ripening? I can say, only Nisan, and the Torah calls it the first. Could I not say Adar (when the grain begins to shoot up)? Nay, for the grain must be ripening during the major portion of the month (and in Adar it is not). Is it then written that the grain must be ripening the major portion of the month? Therefore, says Rabhina, the sages do not find (the rule of calling Nisan the first month) in the Torah, but in the Book of Esther, where it is clearly stated [Esth. iii. 7] "In the first month, that is, the month Nisan."

"For Leap-Years." Do we, then, count leap-years from Nisan? Does not a Boraitha teach us that Adar only is the intercalary month? Answered R. Na'hman b. Isaac: The words "for Leap-years" mean here the termination of leap-years\* and our Tana † speaks of the beginning of the leap-year, and not the end.

"For Giving the Half-Shekels." And where is the scriptural text for this? R. Vashi answered: In Numb. xxviii. 14, "This is the burnt offering of the new moon each time it is renewed during the year." The Torah says proclaim it a new month and also bring a sacrifice from the new products; at the same time he makes a comparison between the words "year" used in this passage and in Ex. xii. 2, "it shall be the first month of the year to you," and he deduces that they both refer to Nisan.

R. Judah says in the name of Samuel: It is proper that the congregational sacrifices ‡ brought on the first of Nisan should be purchased with the shekels raised for the new year; but if one buys a sacrifice with the funds obtained from the former year's stock, it is acceptable, yet the law was but imperfectly complied with; also, if an individual offers from his own property (proper objects, for the congregational sacrifices), they are acceptable, but he must first present them to the congregation. Is this not self-evident? Nay, it may be feared that one will not give them to the congregation in the

<sup>\*</sup> As soon as Nisan had been consecrated, there could be no further debate about making the past year intercalary, for ouce the new month had been called Nisan, it was forbidden to call it by any other name.

<sup>†</sup> The author of a Mishua. The plural of the word is Tanaïm.

The Tampo or daily offering could not be presented to the Temple by an individual.

prescribed manner, and this, he teaches us, is not worthy of consideration. And the reason that our Tana does not mention that Nisan is a new year for the giving of shekels also, is because it is said above that if one has brought an offering (from the old stock) he has done his duty, therefore he could not make Nisan absolutely binding.

"And Some Say Also for the Rental of Houses." The Rabbis taught: He who lets a house to another for a year, must count (the year) as twelve months from day to day; but if the lessee says (I rent this house) "for this year," even if the transaction takes place on the first of Adar, as soon as the first of Nisan arrives, the year (of rental) has expired. Can you not say Tishri (is the beginning of the year for such transactions)? Nay, it is generally understood that if a man rents a house in the autumn he rents it for the whole of the rainy season (winter). And the Tana of the first part of the above Boraitha (who does not fix Nisan as the month for rentals) and also our Tana both are of the opinion that in Nisan too, bad weather sometimes prevails (and therefore Nisan and Tishri are alike in this respect).

"On the First of Elul is the New Year for the Cattle-Tithes." According to whose opinion is this? Says R. Joseph: It is according to Rabbi's own opinion which he formed according to the opinions of different Tanaim. With regard to the festivals he holds the opinion of R. Simon and with regard to the cattle-tithe he holds the opinion of R. Meir. If that is so, are there not five beginnings of years, instead of four? Rabha answered that the Mishna mentioned only the four, which are not disputed by anyone; according to R. Meir there are four, if that "for the festivals" be excluded, and according to R. Simon there are four, if that "for the cattle-tithes" be excluded. R. Na'hman says: (No such explanation is needed); the Mishna means there are four (months) in which there are (or may be) many beginnings of years.

"According to R. Eliezer and R. Simon it is on the First of Tishri." R. Jo'hanan says: Both of them deduce their opinion by (various interpretations of) the same Scriptural passage. It is written [Ps. lxv. 13] "The pastures are clothed with flocks; the valleys also are covered with corn; they shout for joy, they also sing." R. Meir thinks (this is the interpretation) of these words: When are the pastures clothed with flocks? At the season when the valleys are covered with corn. And when are the valleys covered with corn? About (the time of) Adar. The flocks conceive in Adar and produce their young in Abh; consequently the beginning of the year (for the cattle-tithe) is Elul. R. Eliezer and R. Simon,

however, say: When are the pastures clothed with flocks? At the season when they shout and sing. When do the ears of corn (seem to) send up a hymn of praise? In Nisan. Now, the sheep conceive in Nisan, and produce in Elul, consequently the beginning of the vear (for their tithe) is Tishri. But Rabha says: All agree that only Adar is the time when the pastures are clothed with flocks, and the valleys are covered with corn. But they differ about this passage: [Deut. xiv. 22] "Thou shalt truly tithe" (literally, "Thou shalt tithe in tithing"), and we see that the Torah here speaks of two tithes, viz., of cattle and of grain. R. Meir thinks that this comparison may be instituted between the two; just as the tithe of grain must be given in the month nearest to the time it is reaped, so that of cattle must be given in the month nearest to the one in which they are born (Elul). R. Eliezer and R. Simon, however, are of the opinion that another comparison may be instituted between these titles; just as the beginning of the year for giving the title of grain is Tishri, so also, is Tishri for that of cattle.

"THE FIRST OF TISHRI IS THE NEW YEAR'S DAY FOR ORDI-NARY YEARS." For what purpose is this rule? Answers R. Zera, to determine the equinoxes (and solstices); and this agrees with the opinion of R. Eliezer, who says that the world was created in Tishri; but R. Na'hman says (it is the new year) for divine judgment, as it is written [Deut. xi. 12] "From the beginning of the year till the end of the year," i. c., at the beginning of the year it is determined what shall be at the end of the year. But whence do we know that this means Tishri? It is written [Ps. lxxxi. 3] "Blow up the cornet\* in the new moon, in the time, it is hidden on our solemn feast day." What feast is it in which the moon is hidden? I am only say Rosn HASHANA (New Year's Day), and of this day it is written [ibid. v. 4] "For it is a statute unto Israel, a judgment (day) for the God of Jacob." The Rabbis taught: "It is a statute unto Israel," i. c., the Supreme Court in Heaven does not enter into judgment until the Beth Din on earth proclaims the new moon. Another Boraitha teaches: It is written: "It is a statute unto Israel;" one might suppose that (New Year's Day is a day of judgment) only for Israel; whence do we know it is so also for other nations? Because it is written "it is the day of judgment of the God of Jacob" (the Universal God). Why, then, is "Israel" mentioned? To inform us that Israel enters for judgment first. This is the opinion of R. 'Hisda, who holds that if a king and a congregation have a law suit, the

<sup>\*</sup>The word "cornet" will be used throughout this translation for the Hebrew word SHOPHAR.

king enters first, as it is said [1 Kings viii. 59] "The cause of his servant (King Solomon) and the cause of his people." Why so? Because it is not customary to let a king wait outside.

"FOR THE COMPUTATION OF SABBATIC YEARS." On what Scriptural passage is this based? On Lev. xxv. 4, which runs: "But in the seventh year shall be a sabbath of rest unto the land," and he deduces (that it means Tishri) by analogy from the word "year" in this passage and in the following: "From the beginning of the year" [Deut. xi. 12], which surely refers to Tishri.

"And Jubilees." Do, then, jubilees begin on the first of Tishri? Do they not begin on the tenth of Tishri, as it is written [Lev. xxv. 9], "In the Day of Atonement shall ye make the cornet sound throughout all your land?" Yea, but our Mishua agrees with the opinion of R. Ishmael b. Jo'hanan b. Beroqa; for a Boraitha teaches: It is written [Lev. xxv. 10], "Ye shall sanctify the year, the fiftieth vear." Why was it necessary to repeat the word "year"? Because in the same connection it is said [ibid. 9], "On the day of atonement shall ve make the cornet sound," and one might suppose that the Jubilee is sanctified only from the Day of Atonement (and not before). Therefore the word "year" is repeated to teach us that by the words "ye shall sanctify the fiftieth year " is meant, that from the very beginning of the year the Jubilee commences to be consecrated. From this teaching R. Ishmael b. Jo'hanan b. Beroga says: From New Year's Day until the Day of Atonement, slaves used not to return to their (own) homes; neither did they serve their masters, but they are and drank and rejoiced with the crown of freedom on their heads. As soon as the Day of Atonement arrived the Beth Din ordered the cornet to be blown and the slaves returned to their own homes and fields reverted to their (original) owners.

We have learnt in another Boraitha: "It is a jubilee" (JOBHEL HI). What is meant by (these superfluous words)? Since it is said [Lev. xxv. 10], "And ye shall hallow the fiftieth year," one might think that, as at the beginning of the year the Jubilee commences to be sanctified so also it should continue to be consecrated after the end of the year; and be not surprised at such a teaching, since it is usual to add from the non-sanctified to the sanctified. Hence the necessity of the words, in the passage (next to that quoted above), [Lev. xxv. 11] "A jubilee shall that fiftieth year be unto you;" i. c., the fiftieth year shall be hallowed, and not the fifty-first. But the Rabbis (who do not explain this passage according to the above Boraitha whence do they derive the regulation

that the fifty-first year is not sanctified)? They say: One counts the fiftieth year and not the fifty-first; this excludes the opinion of R. Judah who holds that the jubilee year is added at the beginning and end.\* The Rabbis taught "JOBHEL III (it is a jubilee)," even if the people have not relinquished (their debts), even if the cornet is not sounded: shall we also say even if slaves are not released? Hence the word "HI" is used (to indicate that only when the slaves are released it is a jubilee), so says R. Judah. R. Jose says: "It is a jubilee," even if debts are not relinquished, and slaves are not released; shall we also say, even if the cornet is not sounded? Hence the word "HI" is used (and means the sounding of the cornet). Since one passage includes (all that is prescribed) and the other passage exempts (certain regulations), why should we say it is a jubilee even if they have not released slaves, but that it is not a jubilee if they failed to sound the cornet? Because it is possible, that sometimes (a jubilee may occur) and yet there are no (Hebrew) slaves to release, but a jubilee can never occur without the sounding of the cornet (for a cornet can always be found). Another explanation is that (the sounding of the cornet) is the duty of the Beth Din (and it will never fail to perform it), while (the releasing of slaves) is the duty of the individual, and we cannot be sure that he will perform it. (Is not the first explanation satisfactory) that he gives this additional explanation? (It may not be satisfactory to some who might say) that is impossible that not one (Hebrew) slave should be found somewhere, to be released. Therefore (the Boraitha adds) that the blowing of the cornet is the duty of the Beth Din (and they will not fail to attend to it) while the release of slaves is the duty of an individual (and we cannot) be sure that he will perform it.

R. 'Hiyya b. Abba, however, says in the name of R. Jo'hanan: The foregoing are the words of R. Judah and R. Jose; but the masters hold that all three conditions may prevent the fulfillment (of the law), because they hold that the word "HI" [Lev. xxv. 10] should be explained of the subjects mentioned in the passage in which it occurs, and in the preceding and the following passages also. What is the force of the words "throughout the land?" (They lead us to infer) that at the time when (under a Jewish government) liberty is proclaimed throughout the land (Palestine) it should be proclaimed outside the land; but if it is not proclaimed in the land, it need not be proclaimed outside the land.

<sup>&</sup>quot;And also for the Planting of Trees." Whence do we

<sup>\*</sup> i,  $\epsilon$ ., The Jubilee year is, at the same time, the fiftieth year of the last and the first of the coming series.

know this? From Lev. xix. 23 where it is written, "Three years shall it be as uncircumcised," and also, [ibid. 24] "But in the fourth year." We compare the term "year" used here with that of Deut. xi. 12, "from the beginning of the 'year," and deduce by analogy that they both mean Tishri. The Rabbis taught: For one who plants, slips or grafts (trees) in the sixth year (the year before the sabbatic year) thirty days before the New Year's day (as soon as the first of Tishri arrives) a year is considered to have passed, and he is permitted to use, during the sabbatic year (the fruits they may produce), but less than thirty days are not to be considered a year, and the fruits may not be used, but are prohibited until the fifteenth of Sliebhat, whether it be because they come under the category of "uncircumcised" or under the category of "fourth year planting" [Lev. xix. 23, 24]. Whence do we deduce this? It is said in the name of R. Jo'hanan or R. Janai: The Torah says [Lev. xix. 24, 25], "And in the fourth year. . . . And in the fifth year," i. e., it may happen that in the fourth year (from the planting, the fruit) is prohibited because it is still "uncircumcised," and in the fifth year (from the planting) because it is still the product of the fourth year.

We have learned: R. Eliezer says, In Tishri the world was created, the patriarchs (Abraham and Jacob) were born, and the three patriarchs died; Isaac was born on the Passover; on New Year's Day Sarah, Rachel and Hannah were visited with the blessing of children, Joseph was released from prison, and the bondage of our fathers in Egypt ceased; in Nisan our ancestors were redeemed from Egypt, and in Tishri we shall again be redeemed. R. Joshua says: In Nisan the world was created, and in the same month the patriarchs were born, and they also died; Isaac was born on the Passover; on New Year's day, Sarah, Rachel and Hannah were visited, Joseph was released from prison, and the bondage of our fathers in Egypt ceased. In Nisan our ancestors were redeemed from Egypt, and in the same month we shall again be redeemed.

We have learnt in a Boraitha: R. Eliezer says, Whence do we know that the world was created in *Tishri?* From the Scriptural verse in which it is written [Gen. i. 11] "And God said, let the earth bring forth grass, the herb yielding seed, and the fruit tree, etc." In what mouth does the earth bring forth grass, and at the same time the trees are *full* of fruit? Let us say, Tishri; and that time of the year (mentioned in Genesis), was the autumn; the rain descended and the fruits flourished, as it is written [Gen. ii. 6] "But there went up a mist from the earth, etc." R. Joshua says: Whence do we know that the world was created in *Nisan?* From

the Scriptural verse in which it is written [Gen. i. 12] "And the earth brought forth grass, and herb vielding seed, and the tree yielding fruit, etc." In which month is the earth covered with grass (and at the same time) the trees bring forth fruit? say, Nisan; and at that time animals, domestic and wild, and birds mate, as it is said [Psalm lxv. 14] "The pastures are clothed with flocks, etc." Further says R. Eliezer: Whence do we know that the patriarchs were born in Tishri? From the passage [1 Kings viii. 2] "And all the men of Israel assembled themselves unto King Solomon at the feast, in the month ETHANIM (strong), which is the seventh month; i. c., the month in which ETHANIM, the strong ones of the earth (the patriarchs) were born. How do we know that the expression ETHAN means strength? It is written, [Numb. xxiv. 21] ETHAN MOSHABHEKHA "strong in thy dwelling place," and it is also written [Micah vi. 2] "Hear ye, O mountains, the Lord's controversy, and (VE-HAETHANIM) ye strong ones the foundation, etc.''

Further says R. Joshua: Whence do we know that the patriarchs were born in Nisan? From 1 Kings vi. 1, where it says "in the fourth year, in the month ziv (glory), which is the second month, etc.," which means in that month in which the "glorious ones" of the earth (the patriarchs), were already born. Whether the patriarchs were born in Nisan or Tishri, they died (in later years), in the same month as that in which they were born; as it is written [Dent. xxxi. 2] "Moses said I am one hundred and twenty years old to-day." The word "to-day" implies "just this day" my days and years are complete," for God grants the righteous the fulfillment of the years of their life to the very month and day, as it is said: "The number of thy days, I will fulfill," [Ex. xxiii. 26].

Isaac was born in Nisan. Whence do we know this? It is written [Gen. xviii. 14] "At the next festival I will return to thee, and Sarah will have a son." What festival was it when he said this? Shall I say it was Passover, and he referred to Pentecost? That cannot be for what woman bears children after fifty days gestation? If I say it was Pentecost, and he referred to Tishri, a similar objection might be raised, for who bears children after five months gestation? If I say it was Tabernacles, and he referred to Passover, a similar objection may be made, for who bears children in the sixth month of gestation? But we have learnt that that year was a leapyear, and Mar Zutra says that although a child born after nine months' gestation is never born during the month (but only at the

end of the required time) still a seven months' child can be born before the seventh mouth is complete, as it is said [1 Samuel i. 20] "and it came to pass, LI-TEOUPHATH HA-YAMIM (when the time was come about);" the minimum of TEQUPHOTH\* is two and of YAMIM is also two (i. c., after six months and two days gestation, childbirth is possible). Whence do we know that Sarah, Rachel and Hannah were visited on New Year's Day? Says R. Elazar: By comparing the expression "visit," that occurs in one passage, with the word "visit" that occurs in another passage; and also by treating the expression "remember" in the same way. It is written concerning Rachel [Gen. xxx. 32] "And God remembered Rachel," and of Hannah it is written [1 Samuel i. 19] "And God remembered her." He institutes an analogy between the word "remember" used in these passages and in connection with New Year's Day which is called [Lev. xxiii. 24] "a Sabbath, a memorial (literally, a remembrance) of blowing of cornets." It is also written concerning Hannah [1 Sam. ii. 21] "And the Lord visited Hannah;" and of Sarah it is written [Gen. xxi. 1] "And the Lord visited Sarah," and by analogy all these events took place on the same day, New Year's Day. Whence do we know that Joseph was released from prison on New Year's Day? From Ps. lxxxi; in verses 3, 4, it is written, "Blow the trumpet, when the moon is hidden in the appointed time on our solemn feast day. For it is a statute for Israel." In verse 5 of the same Psalm it is written, "This he ordained (for the day) when Joseph went out, etc." On New Year's Day the bondage of our fathers in Egypt ceased. Whence do we know this? It is written [Ex. vi. 6] "I will bring you out from under the burdens of the Egyptians," and it is written in Ps. 1xxxi. 6, "I removed his shoulder from the burden," (i. c., I relieved Israel from the burden of Egypt on the day spoken of in the Psalm, viz., New Year's Day). In Nisan they were redeemed, as it is recorded in the Bible. In Tishri we shall again be redeemed. This he deduces by analogy from the word "cornet" found in the following passages. In Ps. lxxxi. 3, it is stated, "Blow the cornet on the new moon" (i. c., on New Year's Day) and in Isaiah xxviii, 13. it is written, "And in that day the great cornet shall be blown" (and as it means New Year's Day in the one place, so does it also in the other). R. Joshua says: "In Nisan they were redeemed and in that month we shall be redeemed again." Whence do we know

<sup>\*</sup> TEQUPHA—Solstice or equinox; hence, the period of three months, which elapses between a solstice and the next equinox, is also called TEQUPHA. The Talmud reads the Biblical term as if it was plural.

this? From Ex. xii. 42, which says, "It is a night of special observance," i. c., a night specially appointed, since the earliest times, for the final redemption of Israel. The Rabbis taught: The Jewish sages fix the time of the flood according to R. Eliezer, and the solstices according to R. Joshua, but the sages of other nations fix the time of the flood also as R. Joshua does.

"AND FOR HERBS." To this a Boraitha adds "tithes and vows." (Let us see.)! What does he mean by "herbs"? The tithe on herbs; but are not these included with other "tithes"? (Nay! for the tithe on herbs) is a Rabbinical institution, while the others are Biblical. If so, should he not teach the Biblical command first? (This is no question); because it was pleasing to him (to have discovered, that although the tithe of herbs is only a Rabbinical institution, yet it should have a special New Year, to prevent the mixing of tithes from year to year) he, therefore, gives it precedence. And the Tana of our Mishna teaches us the Rabbinical institution (viz., the New Year for herbs), leaving us to infer that if that must be observed so much the more must the Biblical law be followed.

The Rabbis taught: If one gathers herbs on the eve of New Year's Day before sunset, and gathers others after sunset, he must not give the heave-offering or the tithe from the one for the other, for it is prohibited to give the heave-offering or title from the product of the past year for that of the present, or vice-versa. If the second year from the last sabbatic year was just ending and the third year was just beginning, then, for the second year he must give the first and second tithes,\* and for the third year he must give the first and the poor tithes. Whence do we deduce that (in the third year no second tithe was to be given)? R. Joshua b. Levi says: In Deut. xxvi. 12, it is written, "When thou hast made an end of tithing all the tithes of thine increase the third year, which is the year of the tithe," i. c., the year in which only one tithe is to be given. What is to be understood (by one tithe)? The first and poor tithes, and the second tithe shall be abrogated. But perhaps it is not so (that the first and poor tithe are one tithe), but that the first tithe shall be also abrogated? This can not be so, for we read [Numb. xviii. 26] "The tithe which I have given you from them, for your inheritance,

<sup>\*</sup>Tithes must be given even to-day, according to the Rabbinical law, throughout Palestine and Syria.

It was the duty of the Israelite to give of his produce the following offerings and tithes: (1) TERUMA a heave-offering to be given to the priest every year; the measure was not fixed by the Bible; (2) MAÄSER RISHON, or first tithe, to be given every year to the Levite; (3) MAÄSER SHENI, or second tithe, was to be taken in the second year to Jerusalem and eaten there, or to be converted into money, which was to be spent there: (4) MAÄSER ANI, or the poor tithe, to be given in the third year.

etc." (From this we see that) the Scripture compares this tithe to an inheritance; and as an inheritance is the perpetual property of the heir, so also is the first tithe an uninterrupted gift for the Levite.

"And for Vows." The Rabbis taught: whose yows to derive no benefit from his neighbor for a year, must reckon (for the year) twelve months, from day to day; but if he said "for this year," if he made the vow even on the twenty-ninth of Elul, as soon as the first of Tishri comes, that year is complete, for he vowed to deny himself some pleasure and that purpose (even in so brief a period) has been fulfilled. But perhaps we should say Nisan (should be regarded as the new year in such a case)? Nay, in the matter of yows we follow the common practice among men (who generally regard Tishri as the New Year). We have learnt elsewhere: (We reckon the year for giving the tithe), for fenugreek as soon as it begins to grow; for grain and olives as soon as they are one-third ripe. What do you mean by "as soon as it begins to grow?" When it has put forth its blossoms. Whence do we know that we reckon the tithe on grain and olives when they are one-third ripe? R. Asi says in the name of R. Jo'hanan, and some think in the name of R. Jose of Galilee: The Bible says [Deut, xxxi, 10] "At the end of every seven years, in the solemnity of the year of release, in the feast of tabernacles." What has the year of release to do with Tabernacles; it is already the eighth year (because the Bible says "at the end of every seven years")? It is only to tell you that all grain which was one-third ripe before New Year's Day must be regarded even in the eighth year as the product of the sabbatic year. And for this we find support in a Boraitha: R. Jonathan b. Joseph says, It is written [Lev. xxv. 21] "And it shall bring forth fruit for three (LISHLOSH) years. Do not read LISHLOSH "for three," but in this case read LISHLISH "for a third" (i. c., it is considered produce when it is a third ripe). We have learnt elsewhere: Rice, millet, poppies and lentils which have taken root before New Year's Day come under the category of tithes for the past year, and therefore one is permitted to use them during the sabbatic year; but if they have not (taken root), one is forbidden to use them during the sabbatic year, and they come under the category of tithes, of the following vear.

Says Rabha: (Let us see)! The Rabbis say that the year (for giving tithes) begins as follows: "for a tree from the time the fruits form; for grain and olives when they are one-third ripe; and for herbs when they are gathered. Now under which head are the above (rice, etc.) classed? After consideration Rabha remarked: Since these do

not all ripen simultaneously but are gathered little by little, the Rabbis are right when they say they are tithable from the time they take root. A Boraitha teaches: R. Jose of Galilee says that from the words [Deut. xvi. 13] "When thou hast gathered in thy corn and thy wine" we infer that as corn and wine, now being gathered, grow by means of the past year's rains, and are tithed as last year's (before New Year's Day) products; so every fruit that grows by the rain of last year is tithable as the last year's produce; but herbs do not come in this category, for they grow by means of the rains of the new year, and they are tithable in the coming year. R. Aqiba says that the words "when thou hast gathered in thy corn and thy wine" lead us to infer that as corn and grapes grow chiefly by means of rain and are tithed as last year's products, so all things that grow chiefly by rain, are titled as belonging to the past year; but as herbs grow even by watering, they are tithed as the next year's products. In what case is this difference of opinion applicable? Auswered Abbahu: In the cases of onions and Egyptian beans; for a Mishna says onions and Egyptian beans which have not been watered for thirty days before New Year's Day are titled as last year's products, and are allowed to be used during the sabbatic year, but if they have been watered, then they are prohibited during the sabbatic year and are titled as next year's products.

"On the First of Shebilat is the New Year for Trees." Said R. Elazar, in the name of R. Oshaia, because at that date, the greater part of the early rains have fallen, although the greater part of the Tegupha is yet to come. The Rabbis taught: It once happened that R. Aqiba picked the fruit of a citron tree, on the first of Shebhat and gave two tithes of them, one in accordance with the custom of the school of Shammai and one in accordance with the school of Hillel's custom. Says R. Jose b. Judah: Nay! Agiba did not do this because of the custom of the school of Shammai or the school of Hillel, but because R. Gamliel\* and R. Eliezer were accustomed to do so. Did he not follow the practice of Beth Shammai because it was the first of Shebhat? Answered R. 'Hanina and some say R. 'Hananya: The case here cited was one of a citron tree whose fruit was formed before the fifteenth of last Shebhat and he should have given the tithe of it even before the present first of Shebhat, but the case happened to be as cited. But Rabhina says: Put the foregoing together and read the (words of R. Jose) as follows: It did not happen on the first of Shebhat but on the fifteenth; and he did not follow the regulations of the school of Hillel or the school

<sup>\*</sup>The opinion of R. Gamliel is stated a little further on.

of Shammai, but the custom of R. Gamliel and R. Eliezer. Rabbah b. Huna says: Although R. Gamliel holds that a citron tree is tithable from the time it is picked, as is the case with "herbs," nevertheless the new year for tithing it, is in Shebhat. R. Jo'hanan asked R. Janai: "When is the beginning of a year for (the tithe on) citrons?" "Shebhat," he answered. "Do you mean" said he, "the month Shebhat as fixed by the lunar year or by the solar year (from the winter solstice)?" "By the lunar year," he replied. Rabha asked R. Na'hman, "How is it in leap-years (when there are thirteen lunar months)?" "Shebhat, as in the majority of years," answered he. We have learnt: R. Jo'hanan and Resh Laqish both say that a citron that has grown in the sixth year and is unpicked at the entrance of the sabbatic year is always considered the product of the sixth year. When Rabhin came (from Palestine) he said, in the name of R. Jo'hanan; A citron that was as small as an olive in the sixth year but grew to the size of a (small) loaf of bread during the sabbatic year, if one used it without separating the tithe he is culpable because of Tebhel.\*

The Rabbis taught: A tree whose fruits formed before the fifteenth of Shebhat, must be tithed as the product of the past year, but if they formed after that, they are tithed during the coming year. R. Ne'hemiah says: This applies to a tree that bears two crops a year. How can there be two crops? It looks like two crops (as is the case with grapes); but in the case of a tree that produces but one crop, as for example, the palm, olive or carob, although their fruits may have formed before the fifteenth of Shebhat, they are tithed as the products of the coming year. R. Jo'hanan remarked that in the case of the carob, people follow the opinion of R. Ne'hemiah. Resh Laqish asked R. Jo'hanan: Since white figs take three years to grow fully ripe, must not the second year after the sabbatic year be regarded as the sabbatic year for them? R. Jo'hanan was silent.

MISHNA. At four periods in each year the world is judged; on Passover in respect to the growth of grain; on Pentecost in respect to the fruit of trees; on New Year's Day all human beings pass before God, as sheep before a shepherd; as it is said [Ps. xxx. 9] "He who hath fashioned all their hearts, understandeth all their works;"† and on Tabernacles judgment is given in regard to water (rain).

GEMARA. What grain (does the Divine judgment, affect on

<sup>\*</sup>Produces, in that stage in which the separation of levitical and priestly shares is required before one can partake of them.

<sup>†</sup> Vide introduction.

the Passover)? Does it mean the grain now standing in the field (about to be reaped)? When then were all the accidents that have happened to it until that time appointed (by Divine will)? It does not mean standing grain but that just sown. Shall we say that only one judgment is passed upon it? Does not a Boraitha teach: If an accident or injury befall grain before Passover it was decreed on the last Passover, but if it happen (to the same grain) after Passover it was decreed on the most recent Passover; if an accident or misfortune befall a man before the Day of Atonement, it was decreed on the previous Day of Atonement, but if it happened after the Day of Atonement it was decreed on the most recent Day of Atonement? Answers Rabha: Learn from this that it is judged twice (in one year). Therefore says Abayi: When a man sees that the grain, which ripens slowly is thriving, he should as soon as possible sow such grain as ripens quickly, in order that before the time of the next judgment, it may already have begun to grow.\*

With whose opinion does our Mishna agree? Certainly not with that of R. Meir, nor with that of R. Judah, nor with that of R. Jose, nor with that of R. Nathan, for they say as follows in a Boraitha: All are judged on New Year's Day and the sentence is fixed on the Day of Atonement; so says R. Meir. R. Judah says all are judged on New Year's Day but the sentence of each is sealed each at its special times, at Passover for grain, at Pentecost for the fruit of trees, at Tabernacles for rain, and man is judged on New Year's Day and his sentence is sealed on the Day of Atonement. R. Jose says man is judged every day as we read [Job vii. 18] "Thou rememberest him every morning;" and R. Nathan holds, man is judged at all times, for we read [ibid] "Thou triest him every moment." And if you should say that the Mishna agrees with the opinion of R. Judah and that by the expression "judgment" it means the "sealing of the decree," then there would be a difficulty about (the fate of) man. Says Rabha: The Tana of our Mishna is in harmony with the school of R. Ishmael, which says: At four periods is the world judged; at Passover in respect to grain; on Pentecost in regard to the fruit of trees; on Tabernacles in respect to rain, and on New Year's Day man is judged, but his decree is sealed on the Day of Atonement, and the Mishna speaks of the opening of judgment only (and not the final verdict). R. 'Hisda asked: Why does not R. Jose quote the same passage in support of his opinion as R. Nathan? You may say that "trying" means simply "probing." But does not "remembering" also convey the same idea? Therefore says R. 'Hisda,

<sup>\*</sup> An example of Talmudical humor,

R. Jose bases his opinion on another passage, viz., [1 Kings viii. 59] "that God may pass judgment on his servant and on his people Israel every day." Says R. Joseph: According to whom do we pray nowadays for the sick, and for faint (scholars)? According to R. Jose.

A Boraitha says: R. Judah taught in the name of R. Aqiba: Why does the Torah command [Lev. xxiii. 10] a sheaf of the first fruits to be brought on the Passover? Because Passover is the period of judgment in respect to grain, and God said: Offer before Me the first sheaf of produce on Passover so that the standing grain may be blessed unto you; and why the two loaves [Lev. xxiii. 17] on the Pentecost? Because that is the time when judgment is passed on the fruit of trees, and because of the offering, blessings should ensue. Why was the ceremony of "the outpouring of water " (on the altar) performed on the feast of Tabernacles? God said: Perform the rite of "the outpouring of waters," that the rains may fall in due season; and He also said recite before Me on New Year's Day, the Мацкиюти, Zikuronoth and Shophroth\*; the Malkhioth, that you proclaim Me King; the Zikhronoth that your remembrance may come before Me, for good; and how (shall this be done)? By the sounding of the cornet. R. Abbahu asked why is the cornet made of a ram's horn? God said: Sound before me on a cornet made of a ram's horn, that I may remember, for your sake, the offering of Isaac, the son of Abraham [vide Gen. xxii. 13], and I shall consider you as worthy, as if you had shown an equal readiness to sacrifice yourselves to Me. R. Isaac says: A man is judged only according to his deeds at the time of sentence, as it is said [Gen. xxi. 17] "God heard the voice of the lad, as he then was." and the same Rabbi also remarked: Three circumstances cause a man to remember his sins, viz: when he passes by an insecure wall, when he thinks deeply of the significance of his prayer, and when he invokes Divine judgment on his neighbor; for R. Abhin says: Whoso calls down Divine judgment on his neighbor is punished first, as we find in the case of Sarah, who said [Gen. xvi. 5] to Abraham, "My wrong be upon thee," and shortly after we read (that she died) "And Abraham came to mourn for Sarah

<sup>\*</sup>These are the divisions of the Additional Service for the New Year's Day. The Malkhioth consist of ten scriptural passages in which God is proclaimed King. The Zikhronoth consist of an equal number of scriptural passages in which Divine remembrance is alluded to The Shophroth are a similar scries of selections in which the Shophar (cornet) is referred to. In chapter IV of this tract there is a discussion as to the composition of these selections were retain the Hebrew names, because we feel that no translation or pharaphrase will adequately express what they mean

and to weep for her' [Gen. xxiii. 2] (And all this only applies to cases where appeal could have been made to a civil court). R. Isaac also said: Four things avert the evil decree passed (by God) on man, viz: Charity, Prayer, Change of Name, and Improvement. Charity as it is written [Prov. x. 2] "Charity delivereth from death; "Prayer, in accordance with [Ps. evii. 19] "They prayed unto the Lord in their trouble, and he saveth them out of their distresses; '' Change of name, as it is written [Gen. xvii. 15] "As for Sarai, thy wife, thou shalt not call her name Sarai, but Sarah shall her name be," and the Text continues by saving [ibid, 16] "Then will I bless her and give thee a son also of her;" Improvement, we deduce from Jonah iii. 10, "And God saw their works that they turned from their evil ways," and the chapter continues and immediately adds "And God repented of the evil, he had said he would do unto them and he did it not;" Some add to these four, a fifth, Change of location, as we read [Gen. xii. 1 and 2] "And God said to Abraham, get thee out from thy land" (and afterwards) "I will make of thee a great nation."

R. Kruspedai\* says in the name of R. Jo'hanau: Three books are opened on New Year's Day; one for the entirely wicked; one for the wholly good; and one for the average class of people. The wholly righteous are at once inscribed and sealed for life; the entirely wicked are at once inscribed and sealed for destruction; the average class are held in the balance from New Year's Day till the Day of Atonement; if they prove themselves worthy they are inscribed for life; if not they are inscribed for destruction. "Whence this teaching," asked R. Abhin? From Ps. 1xix. 28 which reads "they shall be blotted out of the book of life and they shall not be inscribed with the righteous."

We have learned in a Boraitha: The school of Shammai says: There are three divisions of mankind at the Resurrection; the wholly righteous, the completely wicked, and the average class; the wholly righteous are at once inscribed and sealed for life; the entirely wicked are at once inscribed and sealed for Gehinnom; as we read [Dan. xii. 2] "And many of them that sleep in the dust shall awake, some to everlasting life, and some to shame and everlasting contempt." The third class, the mean between the former two, descend to Gehinnom, but they weep and come up again, in accordance with the passage [Zech. xiii. 9] "And I will bring the third part through the fire, and I will refine them as silver is refined, and will try them as gold is tried; and he shall call on My Name, and I will answer him."

<sup>\*</sup> Vide Introduction.

Concerning this last class of men Hannah says: [r Sam. ii. 6] "The Lord causeth to die and maketh alive, he bringeth down to the grave and bringeth up again." The school of Hillel says: The Most Compassionate inclines (the scale of justice) to the side of mercy, and of this third class of men David says [Ps. exvi. 1] "I would that God should hear my voice;" in fact David applies to them all that Psalm down to the words "I was brought low and he helped me."

Transgressors of Jewish birth and also of non-Jewish, who sin with their body descend to Gehinnon, and are judged there for twelve months; after that time, their bodies are destroyed and burnt and the winds scatter their ashes under the soles of the feet of the righteous, as we read, [Mal. iv. 3] "And ye shall tread down the wicked, for they shall be as ashes under the soles of your feet; "but as for Minim, informers, and skeptics who deny the existence of the Torah, or the Immortality of the soul or separate themselves from the congregation (of Israel), or who inspire their fellowmen with dread of them, or who sin and cause others to sin, as did Jeroboam the son of Nebat and his followers, they all descend to Gehinnon and are judged there from generation unto generation, as it is said [Isaiah 1xvi. 24] "And they shall go forth and look upon the careases of the men who have transgressed against me; for their worm shall not die, neither shall their fire be quenched;" "even when Gehinnom will be destroyed, they will not be consumed, as we read [Ps. xlix. "And their forms shall endure even when the grave is no Why does so terrible a fate await the above? Because just such people stretched out their hands against the dwelling (of God, *i. c.* the temple at Jerusalem); as we read [ibid.] "because of what they did against His dwelling," and concerning them Hannah says, [1 Sam. ii. 10] "The adversaries of the Lord shall be broken to pieces." R. Isaae b. Abhin says: Their faces are black like the sides of a caldron; whilst Rabha remarked: Those who are now the handsomest of the people of Me'huza will vet be ealled the children of the nether-world.

What do you mean by Jews who transgress with their body? Says Rabh: The Qarpapita (frontal bone) on which are not placed the phylacteries.\* And who are meant by non-Jews who transgress with the body? Those guilty of the sin (of adultery). Who are those who inspire their fellowmen with dread of them? A leader

<sup>\*</sup>There were sects at that time who did not wear the phylacteries on the frontal bone, but on other places. The people here referred to are those mentioned in Mishna Megillah III. 5. Those who do not wear phylacteries at all are, under no circumstances, included under the head of these transgressors. (Vide Tosaphoth, ad.loc.) For fuller information the reader is referred to "The History of Amulets," by the editor.

of a community who causes the people to fear him over-much, without furthering thereby a high purpose. R. Judah says in the name of Rabh: No such leader will ever have a learned son, as it is said [Job xxxvii. 24] "Men do therefore fear him: he will never see (in his family) any wise of heart."

The school of Hillel said above: He who is full of compassion will incline the scale of justice to the side of mercy. How does He do it? Says R. Eliezer: He presses on (the side containing our virtues) as it is said [Micah vii. 19] "He will turn again, he will have compassion upon us; he will suppress our iniquities." R. Jose says: He lifts off (the sins), as it is said [ibid. 18] "He removes iniquity and passeth by transgression," and it was taught in the school of R. Ishmael that this means that He removes each first sin (so that there is no second), and this is the correct interpretation. But, remarked Rabha, the sin itself is not blotted out, so that if one be found in later times with more sins (than virtues), the sin not blotted out will be added to the later ones; but, says Rabha, Whoso treats with indulgence one who has wronged him (forms an exception to this rule) for he will have all his sins forgiven, as it is said [Micah vii. 19] "He removes iniquity and passes by transgression;" from whom does He remove iniquity? From him who passes by transgression (committed against him by his neighbor). R. Huna b. R. Joshua fell sick and R. Papa went to visit him. The latter saw that the end was near, and said, to those present, "Make ready his provisions (shrouds)." Finally, he recovered, and R. Papa was ashamed to see him. "Why did you think him so sick," said they? "He was so, indeed," he replied, "but said God, since he was always indulgent (with every one), he shall be forgiven," as it is said, "He removes iniquity and passes by transgression." From whom does He remove iniquity? From him who passes by transgression.

R. A'ha says: The phrase "of the remnant of his inheritance" [Micah vii. 18] is like unto a fat tail (of an Arabian sheep) with a thorn through it (that will stick some that lay hold of it); (for He forgives) the remnant of His inheritance, and not all His inheritance. (What is meant by remnant)? Only those who deport themselves like a remnant (i. e., modestly). R. Huna points out a contradiction in these passages: It is written [Ps. cxlv. 17] "The Lord is just in all his ways" and in the same passage, "and pious in all his works." It means, in the beginning He is only just, but in the end He is pious; (when He finds that strict justice is too severe on mankind He tempers justice with piety or mercy.) R. Elazar

asked about the contradictory phrase in Ps. lxii. 12. "Unto thee, O Lord, belongeth mercy; for thou renderest to every man according to his work." This is explained as the above; in the beginning He rewards every man according to his works, but in the end He is merciful. Ilphi, or Ilpha asks a similar question about Ex. xxxiv. 6, where it is written, "abundant in goodness and truth," and gives a similar explanation.

"And the Lord passed by before him and proclaimed." R. Jo'hanan said: Had this passage not been written, it would have been impossible to have said it; for it teaches us that the Holy One, blessed be He, wrapped Himself, as does one who recites the prayers for a congregation, and pointing out to Moses the regular order of prayer, said to him: Whenever Israel sins, let him pray to me, after this order, and I shall pardon him.

"The Lord, the Lord" (these words mean), I am the same God before a man sins as I am after he sins and does repentance. "God, merciful and gracious;" R. Judah said (concerning these words): The covenant made through the thirteen attributes [Ex. xxxiv.] will never be made void, as it is said [ibid. 10] "Behold I make a covenant."

R. Jo'hanan says: Great is repentance! for it averts the (evil) decreed against a man, as it is said [Is. vi. 10] "Make the heart of this people fat. . . . and hear with their ears, and understand with their hearts, and repent, and be healed." R. Papa asked Abavi: Do not these last words, perhaps, mean before the (evil) decree has been pronounced? It is written, he replied, "be healed." What is that which requires healing? I can only say that, against which, judgment has been pronounced. Is this not contradictory to the rule: He who repents between (New Year's Day and the Day of Atonement) is forgiven, but if he does not repent, even though he offered the choicest sacrifices, he is not pardoned? There is no difficulty here; in the one case it refers to (the sins of) an individual, and in the other, to (those of) a community. Come and hear! It is written [Ps. cvii. 23-28] "They that go down to the sea in ships, that do business in great waters; these see the works of the Lord. . . . for he commandeth, and raiseth the stormy wind, which lifteth up the waves thereof, they reel to and fro, and stagger like a drunken man. . . . then they cry unto the Lord in their trouble, and he bringeth them out of their distresses; O, that men would praise the Lord for his goodness, etc." Signs are given, such as the words "but" and "only" in the Torah (which intimate limiting qualifications) to indicate that if they cried before the decree was pronounced, only then would they be answered; but if after, are they not answered? (Would not this be a contradiction to the words "to those of a community)? Nay, for those on a ship are not a community (but are considered as a unit).

Come and hear! The proselvte Beluria asked R. Gamliel (concerning the following apparent contradiction): It is written in your Torah [Deut. x. 17] "The Lord which regardeth not persons" (lit*crally*, who lifteth not up countenances); and it is also written [Numb. vi. 26] "May the Lord lift up his countenance." R. Jose, the priest, joined her, and said to her, "I will tell thee a parable. what may this be compared? To one who lent money to his neighbor, and set a time for its repayment before the king; and (the borrower) swore by the king's life (to repay it on time). The time arrived and he did not pay and he came to appease the king. Said the king to him, 'I can forgive you only your offence against me, but I cannot forgive you your offence against your neighbor; go and ask him to forgive you." So also here; in the one place it means sins committed by a man against Himself; but in the other, it means sins committed by one man against another. Nevertheless, the Tanaim differ as to the decree pronounced against an individual, as we may see from the following Boraitha: R. Meir used to say, of two who fall sick with the same sickness, and of two who enter a tribunal (for judgment), on similar charges, one may recover, and one not, one may be acquitted, and one condemned. Why should one recover and one not, and one be acquitted and one condemned? Because the one prayed and was answered, and one prayed, and was not answered. Why should one be answered and the other not? The one prayed devoutly and was answered; the other did not pray devoutly and therefore was not answered; but R. Elazar says it was not because of prayer, but because the one prayed before, and the other after the decree was pronounced. R. Isaac says: Prayer is helpful for man before or after the decree has been pronounced. it then so, that the (evil) decree, pronounced against a congregation is averted (through the influence of prayer)? Does not one Scriptural verse [Jer. iv. 14] say, "Wash thine heart from wickedness, and another runs [ibid. ii. 22] "For though thou wash thee with nitre, and take thee much soap, yet thine iniquity is marked before me." Shall we not say in the one case it means before, and in the other after the sentence has been pronounced? Nav; both refer (to a time) after the decree has been pronounced and there is no contradiction, for in one case it refers to a decree issued with an oath, and in the other, to a decree pronounced without an oath, as R. Samuel b. Ammi points out;

for he says in the name of R. Jonathan: Whence do we know that a decree, pronounced with an oath, cannot be averted? From [Sam. iii. 14] which says: "Therefore I have sworn unto the house of Eli, that the iniquity of Eli's house shall not be purged with sacrifice nor offering forever." Says Rabha: Even in such a case, it is only through sacrifices that sin cannot be purged, but by (the study of) the Torah it may be; and Abayi says: With sacrifice and offering it cannot be purged, but by (the study of) the Torah, and by active benevolence, it can. (Abayi based this opinion on his own experience for) he and (his master) Rabba were both descendants of the house of Eli; Rabba, who only studied the Torah, lived forty years, but Abayi, who both studied the Torah and performed acts of benevolence, lived sixty years. The Rabbis tell us also: There was a certain family in Jerusalem whose members died at eighteen years of age. They came and informed R. Jo'hanan b. Zakkai. Said he: "Perhaps you are descendants of Eli, of whom it is said 'all the increase of thy house shall die in the flower of their age ''' [1 Sam. ii. 33]; "Go, then, study the Torah, and live!" They went and studied, and they lived, and they called that family R. Jo'hanan's. R. Samuel b. Inai says in the name of Rabh: Whence do we know, that if the decree against a community is even sealed, it may nevertheless be averted? From Deut. iv. 7 where it is written "as the Lord, our God, in all things that we call upon him for; " (but how can you harmonize that with the passage) [Is. lv. 6] "Seek ye the Lord while he may be found?" The latter passage refers to an individual, the former, to a community. When is that time that he will be found even by an individual? Answered Rabba b. Abhuha: During the ten days, from New Year's Day till the Day of Atonement.

"On New Year's Day all the Inhabitants of the World Pass Before Him Kibine Maron (Like Sheep)." What does the Mishna mean by these last two words? "Like Sheep," as they are translated in Aramaic; but Resh Laqish says they mean "as the steps of the Temple" (i. c., narrow, so that people ascended them one by one); R. Judah, however, says in the name of Samuel: (They mean) "like the armies of the house of David" (which were numbered one by one). Says Rabba b. Bar 'Hana in the name of R. Jo'hanan; Under any circumstances they are mustered at a glance. Said R. Na'hman b. Isaae: Thus also we understand the words of our Mishna: "He that fashioned all their hearts alike" [Ps. xxxiii. 15] i. c., the Creator sees all their hearts (at a glance) and (at once) understands all their works.

MISHNA: Messengers were sent out\* in the following six months; in Nisan, on account of the Passover; in Abh, on account of the fast; in Elul, on account of the New Year; in Tishri, on account of appointing the order the (remaining) festivals;† in Kislev, on account of the Feast of Dedication; in Adar, on account of the Feast of Esther; also in Iyar, when the Temple was in existence, on account of the minor (or second) Passover. ‡

GEMARA: Why were they not also sent out in Tamuz and Tebleth (in which months there are also fasts)? Does not R. 'Hana b. Bizna, say in the name of R. Simon the pious: What is the meaning of the passage [Zech. viii. 19], "Thus saith the Lord of hosts; the fast of the fourth, and the fast of the fifth, and the fast of the seventh and the fast of the tenth, shall be to the house of Judah, joy and gladness" etc., that they are called fasts, and also days of joy and gladness? Are we not to understand that only in the time of peace (cessation of persecution) they shall be for joy and gladness, but in the time when there was not peace, they shall be fasts? Answered R. Papa it means this: When there was peace, these days should be for joy and gladness; in the time of persecution they shall be fasts; in times when there are neither persecution, nor peace, people may fast, or not, as they see fit. If that is so, surely then (messengers should not have been sent out) on account of the fast of Abh? An-The fast (ninth day) of Abh is different, since swered R. Papa: many misfortunes occurred on that day, as the teacher says: ninth of Abh, the first and second Temples were destroyed, Bether was captured, and the city was razed to the ground.

A Boraitha teaches: R. Simon says, there are four matters that R. Aqiba expounded, but which I interpret differently; "the fast of the fourth" means the ninth of Tamuz on which the city was broken up, as it is said [Jer.lii. 6, 7] "in the fourth, in the ninth day of the month. . . . the city was broken up." What does he mean by fourth? The fourth of the months. "The fast of the fifth," means the ninth of Abh, on which the Temple of our God was burut; and what does he mean by calling it, fifth? The fifth of the months. "The fast of the seventh" means the third of Tishri the day on which Gedaliah the son of Ahikam was slain (and we fast) because the death of the righteous is equal to the loss of the house of our

<sup>\*</sup>The Beth Din sent them from Jerusalem to announce to other places the day which had been appointed New Moon, and thus to inform them whether it was the thirtieth or thirtyfirst day from the preceding New Moon.

 $<sup>\</sup>dagger e,g.$  Tabernacles. This was necessary since the Beth Din might have made the mouth intercalary.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Vide, Numb. ix. 10, 11.

God; and what does he mean by calling it the seventh? The seventh of the months. "The fast of the tenth," means the tenth of Tebheth, the day on which the king of Babylon set himself against Jerusalem, as it is said, [Ezek. xxiv. 1, 2] "Again in the ninth year, in the tenth month, in the tenth day of the month, the word of the Lord came unto me saying, Son of man write thee the name of the day, even of this same day; the king of Babylon set himself against Jerusalem;" and what does he mean by calling it the tenth? The tenth of the months; and actually this last event should have been placed first, (since it occurred first) and why is it placed here last in order? To mention the months in their regular order. However, (says R. Simon): I do not explain (the passage quoted above) in this manner, but as follows: "The fast of the tenth" means the fifth of Tebheth, on which day the news came to the exiles that the city was smitten, as it is said [Ezek, xxxiii. 21] "And it came to pass in the twelfth year of our captivity, in the tenth (month) in the fifth day of the month that one that had escaped out of Jerusalem came to me, saying, The city is smitten," and they held the day on which they received the news as the day (on which the Temple) was burnt. Moreover (says R. Simon) my opinion appears more satisfactory to me than R. Aqiba's, for I speak of the first, first, and of the last, last; while he speaks of the last, first, and of the first, last; he mentions them in the order of the months, whilst I mention them in the order in which the misfortunes occurred.

We have learnt: Rabh and R. 'Hanina say, The Book of Fasts (which contained the names of minor holidays on which it was prohibited to fast) is abrogated, but R. Jo'hanan and R. Joshua b. Levi say: It is not. When Rabh and R. 'Hanina say that it is abrogated they mean: In the time of peace, the (fast) days are days of joy and gladness; but, in the time of persecution they are fast days, and so also with other (days mentioned in the Book of Fasts); and when R. Jo'hanan and R. Joshua b. Levi say it is not abrogated (they mean) that those (four fasts mentioned in Zechariah) the Bible makes dependent on the rebuilding of the Temple; but those (mentioned in the Book of Fasts) remain as they are appointed. R. Tobi b. Matana asked a question: On the twenty-eighth of (Adar), the good news came to the Jews that they need no longer abstain from studying the Torah; for the king (of Syria had earlier) issued a decree, forbidding them to study the Torah, or to circumcise their sons, and compelling them to desecrate their Sabbath. What did Judah b. Shamua and his friends do? They went and took counsel of a certain matron, whose house the celebrated people of the city frequented. Said she

to them, "Go and cry aloud at night." They did as she advised and cried aloud, "O heavens! Are we not all brethren? Are we not all the children of one Father? Are we not all the children of one mother? Why should we be treated differently from other nations, and from all people who speak other languages inasmuch as ye issue such cruel edicts against us?" The decrees were annulled, and the day (on which this happened) they appointed a holiday. But if it is true that the Book of Fasts has been abrogated, (i. c., the former (feasts) have been all abrogated), may, then, new ones be The Tanaim differ (on this question); for a Boraitha teaches: The days recorded in the Book of Fasts, whether during or after the existence of the Temple, are not permitted (to be kept as fasts), so says R. Meir; but R. Jose is of the opinion, so long as the Temple stood it was not permissible (to fast on them) because they were days of joy, but since the Temple fell it is allowed, because they are days of mourning. One rule says that they are abrogated; but another rule says they are not abrogated. There is a question here caused by one rule contradicting the other? There is no question; in the latter case it refers to the Feasts of Dedication and Esther (which are never to be abrogated); and in the former case, to all other (minor feast) days.

"IN ELUL ON ACCOUNT OF NEW YEAR'S DAY AND IN TISHRI ON ACCOUNT OF APPOINTING THE ORDER OF THE (REMAINING) FESTIVALS." Since (the messengers) were sent out on account of Elul, why need they go again on account of Tishri? Shall I say because (the Beth Din) desired to proclaim Elul an intercalary month? (That cannot be) for have we not learned that R. 'Hanina b. Kahana says in the name of Rabh: Since the time of Ezra we have not discovered that Elul was an intercalary month? We have not discovered it, because it was not necessary (to make it so). But if it will be necessary, shall we make it an intercalary month? This would disturb the position of New Year's Day! It is better that the position of New Year's Day alone should be disturbed, than that all the holidays should be disarranged. And the best evidence for this is that the Mishna says that the messengers were sent in Tishri on account of appointing the order of the festivals.

"And in Kisley on Account of the Feast of Dedication and in Adar on Account of the Feast of Esther." But the Mishna does not say if it be a leap-year, that the messengers were sent out in the second Adar on account of the Feast of Esther? From this we learn that the Mishna is not, according to Rabbi; for a

Boraitha teaches: Rabbi says: in a leap-year, messengers are sent out also in the second Adar on account of the Feast of Esther.

When Ulla came (from Palestine) he said: They have made Elul an intercalary month, and he also said: "Do my Babylonian comrades know the benefit we have gained through it?" Because of what is this a benefit? "Because of herbs, "\* said Ulla. R. A'ha b. 'Hanina, however, said: "Because of dead bodies."† What difference is there between them? They differ concerning a holiday that falls immediately before or after the Sabbath (on the sixth or first day of the week). According to the one who says "because of herbs" we ought to add an intercalary day; but (it is not necessary) according to him who says "because of dead bodies," for we can employ non-Jews (to bury the dead for us on the holidays). If this is the explanation, why is this a benefit only for us (in Babylon); is it not also to the advantage of them (in Jerusalem)? Our climate is very hot, but theirs is not.

Is that so? Did not Rabba b. Samuel teach: One might suppose that as we intercalate the *year* when necessary, so we intercalate the *month* when necessary? Says the Torah [Ex. xii. 2], "This month shall be unto you the first of the months," which means as soon as you see (the new moon) as on this occasion, you must *conscerate* the month (whether or not it is necessary to *intercalate* it)." (How then could they intercalate Elul, which had always only twenty-nine days)? To *intercalate* it (when necessary) was permitted; but to *conscerate* it, was not permitted; and Rabba's words should read: One might suppose that as it is permitted to *intercalate the year and the month* when necessary, so we may *conscerate the month* when necessary? Says the Torah [Ex. xii. 2], "This month shall be unto you, etc.," which means, only when the moon is seen as on this occasion, may you *conscerate* it.

Samuel said: "I can arrange the calendar for the whole captivity." Abba, the father of R. Simlai, said to him, "Do you know, sir, that which a certain Boraitha teaches, concerning the secret of the intercalary day, viz.: Whether the new moon appears before or after midday?" Answered he, "No." "Then, sir," said he, "if you do not know this, there may be other things which you do not

<sup>\*</sup>By adding an intercalary day to Elul, the holiday (New Year or Atonement Day) was prevented from falling on Friday or Sunday, the intention being to separate the holiday by an intervening day from the Sabbath. Thus, herbs that were to be eaten fresh, and other foods, would not spoil, as they might, if kept from Thursday till after the Sabbath.

<sup>†</sup>A similar practice was followed with regard to the keeping of a dead body over the Day of Atonement and a Sabbath. Since it was impossible to keep the dead body two days, the Sabbath and the Atonement Day were separated by the means of the interealated day.

know." When R. Zera went (to Palestine) he sent back word to his comrade (saying): The evening and the morning (following) must both belong to the month (i.  $\epsilon$ ), when the old moon has still been seen after dark on the twenty-ninth day of the month, the thirtieth evening and following day belong to the closing month). And this is what Abba, the father of R. Simlai, meant: We calculate only the beginning of the new moon; if it began before midday, it is certain that it was seen close upon the setting of the sun, but if it did not begin before midday, it is certain that it did not appear close upon the setting of the sun. What difference does it make (in practice)? Answered R. Ashi, to refute witnesses. R. Zera says in the name of R. Na'hman, in every case of doubt (about the holidays), we postdate but never antedate.\* Does this mean to say that (in a case of doubt concerning the exact day on which Tabernacles begins) we observe the fifteenth and sixteenth but not the fourteenth: let us keep the fourteenth also; perhaps Abh and Elul have each only twenty-nine days? That two consecutive months should each have twenty-nine days is a matter that every one would know. Levi went to Babylon on the eleventh of Tishri. Said he, "Sweet is the food of Babylon, on the great Day (of Atonement now being held) in Palestine." They said to him, "Go and testify." Answered he, "I have not heard from the Beth Din the words, "It is consecrated," (and therefore I cannot testify). For R. Jo'hanan announced: In every place that the messengers sent in Nisan reached, but that the messengers sent in Tishri cannot reach, they must observe two days for the holidays; and they make this restriction for Nisan lest people would do in Tishri as in Nisan.† Rabha used to fast two days for the Day of Atonement.‡ Once it happened that he was right (because the Day of Atonement fell one day later in Palestine than in Babylon). R. Na'hman was once fasting on the Day of Atonement, and in the evening a certain man came and said to him, "To-morrow

<sup>\*</sup>i.e. if there be a doubt about which day is the Passover or the feast of Tabernacles, the festival should be kept for two days; not, however, by ante-duting and keeping the fourteenth and fifteenth (of Nisan or Tishri) but by post-dating and keeping the fifteenth and sexteenth of either month.

<sup>†</sup>In Tishri, messengers might be delayed reaching distant places, to which they were sent to announce the date of the festival (Tabernacles), on account of New Year's Day and the Day of Atonement, on which they could not travel more than a short distance. In Nisan, however, they could, without delay, reach those places, and having announced the date of the festival, only one day was hallowed. Fearing that people might do, in regard to the Feast of Tabernacles what they did with regard to Passover, (i. e., keep one day, even when in doubt about the date), the Rabbis instituted that both Tabernacles and Passover should have two days hallowed instead of one.

<sup>‡</sup> He was in doubt whether the Beth Din at Jerusalem had made Elul intercalary or not, and as the messengers did not arrive until after the Day of Atonement, he fasted two days.

will be the Day of Atonement in Palestine." He angrily quoted, "Swift were our persecutors" [Lamen. iv. 19]. R. Na'hman said to certain sailors, "Ye who do not know the calendar take notice that when the moon still shines at dawn (it is full moon, and if it happens to be Nisan) destroy your leaven bread, (for it is then the fourteenth day).

MISHNA: For the sake of (the new moon) of the two months, Nisan and Tishri, witnesses may profane\* the Sabbath, because in these months the messengers went to Syria, and the order of the festivals was arranged; when, however, the Temple† was in existence, they might profane the Sabbath in any month, in order to offer the (new moon) sacrifice in its proper time.

GEMARA: For the sake of these two months and not more? Against this I raise a question of contradiction: (Is it not said), For the sake of six months messengers were sent out? Answered Abayi: Thus he means: For all new moons, the messengers were sent out while it was still evening, but for Nisan and Tishri, they were not sent out until they heard from the lips of the Beth Din, the words "It (the new moon or month) is consecrated." The Rabbis taught: Whence do we know that for them we may profane the Sabbath? From [Lev. xxiii. 4] which runs "These are the feasts of the Lord, which ye shall proclaim in their seasons;" might not one suppose that as (witnesses) were permitted to profane the Sabbath until the new moons had been consecrated, so were messengers permitted to profane the Sabbath, until (the festivals) were introduced? Says the Torah: "which ye shall proclaim," i. c., you may profane the Sabbath in order to proclaim them, but not to introduce them.

"When, However, the Temple Was in Existence, They Might Profane the Sabbath, in Any Month, in Order to Offer the (New Moon) Sacrifice, in Its Proper Time." The Rabbis taught: Formerly they profaned the Sabbath for all (new moons); but since the destruction of the Temple, said R. Jo'hanan b. Zakkai, have we any (new moon) sacrifice to offer? They then instituted that (witnesses) might profane the Sabbath only on account of Nisan and Tishri.

MISHNA: Whether the new moon had appeared clear to all or not, (the witnesses) were permitted to profane the Sabbath on its account. R. Jose says: If it appeared clear to everyone,‡ the

<sup>\*</sup>To travel to Jerusalem in order to inform the Beth Din might have necessitated walking more than the distance permitted on the Sabbath.

<sup>†</sup>The Temple in Jerusalem.

<sup>‡</sup> It might then be presumed that everyone had seen it, and it was therefore unnecessary for anyone to go to Jerusalem to announce it to the Beth Din.

Sabbath should not be profaned (by witnesses). It once happened that more than forty pair (of witnesses) were on the highway to Jerusalem) on the Sabbath, when R. Aqiba detained them at Lydda. R. Gamliel then sent word saying, "If thou thus detainest the people, thou wilt be the cause of their erring in the future (i. c., they may refuse to come and testify).

GEMARA: The Rabbis taught: The words [Eccles. xii. 10] "Qoheleth sought to find out acceptable words," mean, that Qoheleth sought to invent laws, without the aid of witnesses or warning. An echo was heard saying, [Eccles xii. 10], "Let that which is written be upright, even words of truth" (which meant that) by means of two witnesses (should the words of truth be established).

"IT ONCE HAPPENED THAT MORE THAN FORTY PAIR (OF WITNESSES) WERE ON THE HIGHWAY (TO JERUSALEM) AND R. AQIBADETAINED THEM, ETC." A Boraitha teaches: R. Judah says, God forbid that R. Aqiba should have detained them; it was Shazpar, the superintendent of Gader who detained them, and (and when) R. Gamliel (heard of it, he) sent and dismissed him.

MISHNA: When a father and son have seen the new moon, they must both go to the Beth Din, not that they may act together as witnesses, but in order that, should the evidence of either of them be invalidated, the other may join to give evidence with another witness. R. Simon says: Father and son, and relatives in any degree may be accepted as competent witnesses to give evidence as to the appearance of the new moon. R. Jose says: It once happened that Tobias the physician, his son, and his freed slave, saw the new moon in Jerusalem (and when they tendered their evidence), the priests accepted his evidence and that of his son, but invalidated that of his freed slave; but when they appeared before the (Beth Din) they received his evidence, and that of his freed slave, but invalidated that of his son.

GEMARA: Asks R. Levi: What is the reason for R. Simon's opinion? It is written [Ex. xii. 1] "And the Lord spake unto Moses and Aaron saying: This mouth shall be *unto you*, "which means, this evidence shall be acceptable from you (although you are brothers). And how do the *Rabbis* explain it? They say it means: This testimony shall be given into your hands (i. c., the Beth Din's). Says Mar Uqba in the name of Samuel the rule is according to R. Simon.

MISHNA: The following are considered incompetent to be witnesses: gamblers with dice, usurers, pigeon-breeders,\* those who

<sup>\*</sup> Those who breed and train pigeons for racing.

deal with the produce of the sabbatic year, and slaves. This is the rule: All evidence that cannot be received from a woman cannot be received from any of the above. One who has seen the new moon, but is unable to go (to give evidence), must be brought (if unable to walk) mounted on an ass, or even in a bed.\* Persons afraid of an attack by robbers may take sticks with them;\* and if they have a long way to go, it will be lawful for them to provide themselves with, and carry their food.\* Whenever (witnesses) must be on the road a day and a night, it will be lawful to profane the Sabbath to travel thereon, to give their evidence as to the appearance of the moon. For thus it is written [Lev. xxiii. 4] "These are the feasts of the Lord, the holy convocations, which ye shall proclaim in their appointed seasons."

<sup>\*</sup> Even on the Sabbath, when under ordinary circumstances this might not be done.

## CHAPTER II.

MISHNA: If the Beth Din did not know him (the witness) another was sent with him to testify in his behalf. In former times they would receive evidence (about the appearance of the moon) from any one; but when the Boëthusians used their corrupt practices the rule was made, that evidence would only be received from those who were known (to be reputable).

GEMARA: What is meant by "another" (in the above Mishna)? Another pair (of witnesses). This is proved by the following reasoning: If you do not say so, then what is the meaning of "him," in the words of the Mishna "If the Beth Din did not know him?" Shall I say it means one (witness)! Surely the evidence of one was not received, for this transaction was called "judgment" [Ps. lxxxi] (and two witnesses are necessary)? What then does "him" mean? That pair; so also here, "another" means another Is then the evidence of one not accepted? Does not a Boraitha pair. It once happened that R. Nehorai went to Usha on the Sabbath to testify (to the character) of one witness? He knew, that there was one witness in Usha and he went to add his evidence (and thus make two witnesses). If that is so, why need it tell us (that R. Nehorai went on the Sabbath)? One might suppose that, as there was a doubt (that he might not meet the other witness), he ought not to have profaned the Sabbath (by traveling to Usha as a single witness); therefore he teaches us (that even in such a case of doubt the Sabbath might be profaued).

When Ulla came (to Babylon, from Palestine), he said: They have already consecrated the New Moon in Palestine. Said R. Kahana: (In such a case) not only Ulla, who is a renowned man, is to be believed, but even an ordinary man. Why so? Because men will not lie about a matter, that will become known to every one.

"IN FORMER TIMES THEY WOULD RECEIVE EVIDENCE FROM ANY ONE, ETC." The Rabbis taught: What corruption did the Boëthusians practice? They once sought to deceive the sages, and they bribed, with four hundred zuz (silver coins), two men, one belonging to their party and one to ours. The former gave his evidence and went out: to the latter, they (the Beth Din) said, "Tell us what was the appearance of the moon?" "I went up, replied

he," to Maale Adumin,\* and I saw it crouching between two rocks. Its head was like a calf, its ears like a goat, its horns like a stag, and its tail was lying across its thigh. I gazed upon it and shuddered, and fell backwards; and if you do not believe me, behold, here I have two hundred zuz bound up in my cloth. "Who induced you to do this" they asked? "I heard," he replied, "that the Boëthusians wished to deceive the sages; so, I said to myself, I will go and inform them, lest some unworthy person may (accept their bribe) and come and deceive the sages." Then, said the sages, "The two hundred zuz may be retained by you as a reward, and he who bribed you, shall be taken to the whipping-post (and be punished)." Then and there they ordained that testimony should be received only from those who were known (to be of good character).

MISHNA: Formerly bon-fires were lighted (to announce the appearance of the new moon); but when the Cutheans† practiced their deceit it was ordained that messengers should be sent out. How were these bon-fires lighted? They brought long staves of cedar wood, canes, and branches of the olive tree, and bundles of tow which were tied on with twine; with these they went to the top of the mountain, and lighted them, and kept waving them to and fro, upward and downward, till they could perceive the same repeated by another person on the next mountain, and thus, on the third mountain, etc. Whence did these bon-fires commence? From the mount of Olives to Sartabha, from Sartabha to Grophinah, from Grophinah to Hoveran, from Hoveran to Beth Baltin; they did not cease waving the burning torches at Beth Baltin, to and fro, upward and downward, until the whole country of the captivity appeared like a blazing fire.

GEMARA: The Rabbis taught: Bon-fires were only lighted to announce the new moon that appeared and was consecrated at the proper time (after twenty-nine days). And when were they lighted? On the evening of the thirtieth day. Does this mean to say that for a month of twenty-nine days the bon-fires were lighted, but not for a month of thirty days? It should have been done for a month of thirty days, and not at all for a month of twenty-nine days. Says Abayi: That would cause the people a loss of work for two days (because they would wait to see if the bon-fires would be lit or not and thus lose a second day).‡

<sup>\*</sup> The name of a place between Jerusalem and Jericho,

<sup>†</sup> A sect of Samaritans.

The thirtieth day from the last New Moon was always New Moon, but in intercalary months the thirty-first day was also New Moon (second day); In the latter case the thirtieth day (first day of New Moon) belonged to the passing month, and the second day of New Moon

"How Were These Box-Fires Lighted? They Brought LONG STAVES OF CEDAR WOOD, ETC." R. Judah says: There are four kinds of cedars: the common cedar, the QETROS, the olive tree, and the cypress. Qetros says Rabh, is (in Aramaic) Adara or a species of cedar. Every cedar, says R. Jo'hanan, that was carried away from Jerusalem, God will in future times, restore, as it is said [Is. xli. 19], "I will plant in the wilderness the cedar tree," and by "wilderness" He means Jerusalem, as it is said, [Is. lxiv. 10], "Zion is (become) a wilderness." Further says R. Jo'hanan, "Woe to the Romans, for whom there will be no substitution," for it is said [Is. lx. 17], "For brass, I will bring gold, and for iron, I will bring silver, and for wood, brass and for stones, iron;" but what can He bring for R. Agiba and his comrades (who were destroyed by Rome)? Of them He says [Joel iii, 21], "I will cleanse them, (but for) their (Aqiba's and his comrades') blood, I will not cleanse them."

"And Whence Did These Bon-Fires Commence?" From Beth Baltin. What is Beth Baltin? "Biram," answered Rabh What (does the Mishna) mean by the captivity? Says R. Joseph. "Pombeditha." And how was it that the whole country looked like a blazing fire? We learn that each Israelite took a torch in his hand and ascended to the roof of his house.

MISHNA: There was a large court in Jerusalem, called Beth Va'azeq, where all the witnesses met, and where they were examined by the Beth Din. Great feasts were made there for (the witnesses) in order to induce them to come frequently. At first, they did not stir from there all day (on the Sabbath),\* till R. Gamliel, the Elder, ordained that they might go two thousand cubits on every side; and not only these (witnesses) but also a midwife, going to perform her professional duties, and those who go to assist others in case of conflagration, or of an attack of robbers, or of flood, or (of rescuing people) from the ruins (of a fallen building) are considered (for the time being) as inhabitants of that place, and may go (thence on the Sabbath) two thousand cubits on every side. How were the witnesses examined? The first pair were examined first. The elder was introduced first, and they said to him: Tell us, in what form you

was the first day of the new month. Boufires were always lighted on the night of the thirtieth day, i e, on the night after new moon; and if no boufires were lighted then there were two days. New Moon. In the case of the month of Elul they would, after twenty-nine days, observe New Year's Day. Now if that month happened to be intercalary (i e, have thirty days) and bonfires would have been lighted, the next day would have had to be observed as New Year's Day again, and the people would consequently have lost a second day.

<sup>\*</sup> For if they had already traveled two thousand cubits, they were prohibited from journeying more than four cubits more.

saw the moon; was it before or behind the sun? Was it to the north or the south (of the sun)? What was its elevation on the horizon? Towards which side was its inclination? What was the width of her disk? If he answered, before the sun, his evidence was worthless. After this they introduced the younger (witness) and he was examined; if their evidence was found to agree, their testimony was accepted as valid; the remaining pairs (of witnesses) were asked leading questions, not because their testimony was necessary, but only to prevent them departing, disappointed, and to induce them to come again often.

GEMARA: Do not the questions (asked by the Mishna), "was it before or behind the sun?" and "was it to the north or to the south?" mean the same thing? Answered Abayi: (The Mishna asks) whether the concave of the crescent was before or behind the sun, and if (the witness said) it was before the sun, his evidence was worthless; for R. Jo'hanan says: What is the meaning of the passage [Job xxv. 2] "Dominion and fear are with him; he maketh peace in his high places?" It means that the sun never faces the concave of the crescent or the concave of a rainbow.

"What Was its Elevation on the Horizon? Towards WHICH SIDE WAS ITS INCLINATION?" In one Boraitha we have learnt: If (the witness) said "towards the north," his evidence was valid, but if he said, "towards the south," it was worthless; does not another Boraitha (which says the following) teach the very opposite: If (the witness) said "towards the south," his testimony was accepted, but if he said "towards the north" it was valueless? There is no difficulty here; in the latter case it speaks of the summer, while in the former it refers to the winter. The Rabbis taught: If one (witness) said its elevation appeared about as high as two oxgoads and another said about as high as three, their testimony was invalid, but either might be taken in conjunction with a subsequent witness (who offered similar testimony). The Rabbis taught: (If the witnesses say) "we have seen the reflection (of the moon) in the water, or through a metal mirror, or in the clouds," their testimony is not to be accepted; or (if they say we have seen) "half of it in the water, and half of it in the heavens, or half of it in the clouds," their evidence carries no weight. Must they then see the new moon again (before their testimony can be accepted)? Answered Abayi: This is their meaning, if the witnesses testify that they saw the moon, accidentally, and they then returned purposely and looked for it, but they saw it not, their evidence is worthless. Why so? Because

one might say they saw a patch of white clouds (and they thought it was the moon).

MISHNA: The chief of the Beth Din says "It (the new moon) is consecrated," and all the people repeated after him "It is consecrated, it is consecrated." Whether the new moon was seen at its proper time (after twenty-nine days) or not, they used to consecrate it. R. Elazar b. Zadok said: If it had not been sent at its proper time it was not consecrated, because it had already been consecrated in heaven (i. c., of itself).

GEMARA: Whence do we know that the (chief of the Beth Din must say "It is consecrated")? Answered R. 'Hiyya b. Gamda in the name of Rabbi: The Torah says [Lev. xxiii. 44], "Moses declared unto the children of Israel the feasts of the Lord" from which we deduce that (as Moses, who was the chief in Israel, declared the feasts to Israel, so also does) the chief of the Beth Din announce the words "It is consecrated."

"ALL THE PEOPLE REPEATED AFTER HIM" IT IS CONSECRATED, IT IS CONSECRATED." Whence do we know this? Answered R. Papa: The Torah says [Lev. xxiii. 2], "Which ye shall proclaim," i. c., which ye, all the people shall proclaim; but R. Na'hmau b. Isaac says: We know it from the words [ibid.] "These are my feasts," i. c. (these people) shall announce my feasts. Why are the words "It is consecrated" repeated twice? Because in the Scriptural verse just quoted we find it written "holy convocations" (literally, announcements, and the minimum of the plural expression is two).

"R. ELAZAR B. ZADOK SAID: IF IT HAD NOT BEEN SEEN AT ITS PROPER TIME, IT WAS NOT CONSECRATED, ETC." Pelimo\* teaches in a Boraitha: When the new moon appears at its proper time, they used not to consecrate it, but when it appears out of its proper time, they used to consecrate it. R. Eliezer, however, says: In neither case used they to consecrate it, for it is written [Lev. xxv. 10] "And ye shall consecrate the fiftieth year;" pears should be consecrated, but not months. R. Judah says in the name of Samuel: The law is according to R. Elazer b. Zadok. Abayi says: We have also a Mishna to the same effect, viz.: If the Beth Din and all Israel saw the new moon (on the thirtieth day) and if the examination of the witnesses had already taken place, and it had become dark before they had time to announce "It is consecrated," the month (just passing) is intercalary. That (the month) is intercalary is mentioned (by the Mishna), but not that they said "It is consecrated?"

<sup>\*</sup>The name of a Tana, a contemporary of Rabbi.

It is not clear that this is a support for Abayi's argument, for it was necessary to say that it was intercalary, or we would not have known that the next day was the intercalary day. One might have thought since the Beth Din and all Israel saw the new moon, that it was apparent to all, and that the month does not become intercalary, therefore he teaches us that (nevertheless the month becomes intercalary).

MISHNA: R. Gamliel had on a tablet, and on the wall of his upper room, illustrations of the various phases of the moon, which he showed to the common people, saying, "Did you see the moon like this figure or like this?"

GEMARA: Is this permitted? Does not a Boraitha teach that the words "Ye shall not make with me" [Ex. xx. 23] mean, ye shall not make pictures of my ministers that minister before me, such as the sun, moon, stars or planets? It was different with R. Gamliel, for others made it for him. But others made one for R. Judah, yet Samuel said to him "Thou, sagacious one, destroy that figure!"\* In the latter case the figure was embossed, and he was afraid that one might suspect the owner (of using it as an idol). Need one be afraid of such suspicion? Did not that synagogue in Shephithibh of Nehardea have a statue (of the king), yet Rabh, Samuel, and Samuel's father and Levi went there to pray and were not afraid of being suspected (of idolatry)? It is a different case when there are many. Yet, R. Gamliel was only one? Yea, but he was a prince, and there were always many with him; and if you wish you may say that he had them made to teach by means of them; and that which is written [Deut. xviii. 9] "thou shalt not learn to do," means but thou mayest learn, in order to understand and to teach.

MISHNA: It happened once, that two witnesses came and said: We saw the moon in the eastern part of the heavens in the morning, and in the western part in the evening. R. Jo'hanan b. Nuri declared them to be false witnesses; but when they came to Jamnia, Gamliel received their evidence as valid. (On another occasion) two other witnesses came and said: We saw the moon on its proper day, but could not see it on the next evening of the intercalary day; R. Gamliel received them: but R. Dosa b. Harkhinas, said: They are false witnesses; for how can they testify of a woman being delivered (on a certain day), when, on the next day, she appears to be pregnant? Then R. Joshua said unto him: I approve your opinion. Upon this Gamliel sent him (R. Joshua) word, saying, "I order

<sup>\*</sup> literally "put out the eyes of that figure!"

you to appear before me on the Day of Atonement, according to your computation, with your staff and with money. R. Agiba went to him (R. Joshua), and found him grieving; he then said to him, I can prove that all Gamliel has done is proper for it is said, "These are the feasts of the Lord, holy convocations which ve shall proclaim," either at their proper time, or not at their proper time, only their convocations are to be considered as holy festivals. When he (R. Joshua) came to R. Dosa b. Harkhinas, the latter told him. "If we are to reinvestigate the decisions of the Beth Din of Gamliel, we must also reinvestigate the decisions of all the Beth Dins which have existed from the time of Moses till the present day; for it is said [Ex. xxiv. 9], "Moses, Aaron, Nadab, Abihu, and seventy elders went up (to the Mount)." Why were not the names of the elders also specified? To teach us, that every three men in Israel that form a Beth Din are to be respected in an equal degree with the Beth Din of Moses. Then did R. Joshua take his staff and money in his hand, and went to Jamnia, to Gamliel, on the very day on which the Day of Atonement would have been according to his computation; when Gamliel arose, and kissed him on his forehead, saving, "Enter in peace, my master and disciple! My master-in knowledge; and my disciple—since thou didst obey my injunction."

GEMARA: A Boraitha teaches us: that R. Gamliel said to the sages, thus it has been handed down to me from the house of my grandfather (Hillel), that sometimes the new moon appears elongated and sometimes diminished. R. 'Hiyya saw the old moon yet on the morning of the twenty-ninth day, and threw clods of earth at it, saying, "We should consecrate thee in the evening, and thou art seen now? Go, hide thyself!"

Said Rabbi to R. 'Hiyya: "Go to Entob and consecrate the month and send back to me as a password\* David, the King of Israel still lives." The Rabbis taught: Once it happened that the heavens were thick with clouds and the form of the moon was seen on the twenty-ninth of the month (of Elul), so that the people thought that New Year's Day should be then proclaimed, and they (the Beth Din) were about to consecrate it. Said R. Gamliel to them: Thus it has been handed down to me by tradition, from the house of my grand-father, the consecration of the moon cannot take place at a period less than twenty-nine and a half days, two-thirds and .0052 (i. c., seventy-three 'Halaqim) of an hour. On that self-same day the mother of Ben Zaza died and R. Gamliel delivered a great funeral

 $<sup>^*</sup>$  This device was resorted to because, in the days of Rabbi, the Romans had prohibited the Jews, under penalty of death, to consecrate the moon.

oration,\* not because she specially deserved it, but in order that the people might know that the new moon had not yet been consecrated by the Beth Din.

"When He (Rabbi Joshua) Came to R. Dosa B. Hark-HINAS, ETC." The Rabbis taught: The reason that the names of those elders are not mentioned, is in order that one should not say: Is So-and-so like Moses and Aaron? Is So-and-so like Nadabh and Abihu? Is So-and-so like Eldad and Medad? (And how do we know that one should not ask thus)? Because, it is written [1 Sam. xii. 6], "And Samuel said unto the people the Lord that appointed Moses and Agron" and in the same connection it is said [ibid. 11.], "And the Lord sent Jerubaal and Bedan and Jephtha and Samuel." Jerubaal is Gideon; and why is he named Jerubaal? Because he strove against Baal; Bedan is Samson; and why is he named Bedan? Because he came from Dan. Jephtha means just what it is (i, c), he had no surname or attribute). It is said [Ps. xcix. 6] "Moses and Aaron among his priests, and Samuel, among them that called upon his name; "the sacred text regards the three common people equal with the three noblest, to teach us that Jerubaal was in his generation like Moses in his; Bedan in his generation was like Aaron in his; Jephtha in his generation was like Samuel in his generation. From all this one must learn, that if, even the commonest of the commoners is appointed leader by a community, he must be considered as the noblest of the nobility, for it is said [Deut. xvii. 9] "And thou shalt come unto the priests, the Levites, and unto the judge that shall be in those days." (Why does the Torah say "in those days ''?) Can you imagine that one could go to a judge who was not in his days? (Surely not! but by these words Scripture teaches us that a judge is to be held "in his days" equal in authority with the greatest of his antecedents). We find a similar teaching in Eccles. vii. 10: "Say not thou, that the former days were better than these!"

"HE TOOK HIS STAFF, ETC." The Rabbis taught: (Gamliel said to R. Joshua): Happy is the generation in which the leaders listen to their followers, and through this the followers consider it so much the more their duty (to heed the teachings of the leaders).

<sup>\*</sup> No funerals or funeral orations were, or are, permitted on the holidays.

## CHAPTER III.

MISHNA: If the Beth Din, and all Israel saw (the moon on the night of the thirtieth day), or, if the witness had been examined, but there was no time to proclaim "It is consecrated" before it has become dark, the month is intercalary. If the Beth Din alone saw it, two of its members should stand and give the testimony before the others, who shall then say "It is consecrated, It is consecrated." When three who formed a Beth Din saw it, two should stand and conjoining some of their learned friends with the remaining one, give their testimony before them, who should proclaim "It is consecrated, It is consecrated, "for one (member of a Beth Din) has not this right by himself alone.

GEMARA: "IF THE BETH DIN ALONE SAW IT, TWO OF ITS MEMBERS SHOULD STAND AND GIVE THEIR TESTIMONY BEFORE THE OTHERS, ETC." Why so? Surely hearsay evidence is not better than the testimony of an eye-witness! Says R. Zera: It refers to a case where they saw it at night (and on the next day they could not consecrate the new moon until they had heard the evidence of two witnesses).

"When Three, Who Formed a Beth Din, Saw it, Two SHOULD STAND AND CONJOINING SOME OF THEIR LEARNED FRIENDS WITH THE REMAINING ONE, ETC." Why so? also we may say, surely hearsay evidence is not better than the testimony of an eye-witness! And if you should object that this also means where they saw it at night, is this not, then, the same case? The case is the same, but he needs to state the above, because of the concluding words, "one (member of a Beth Din) has not the right by himself alone;" for you might possibly think that we say, since in civil cases three (are required to constitute a Beth Din), but where he is well known (as a learned authority) one judge may act alone, so here we may consecrate (the new moon) on the authority of one judge, therefore, he teaches us (that three are required). Perhaps I should, nevertheless, say here (that one learned authority Nay, for there is no greater authority than Moses, is sufficient)? our master, yet God said to him, that Aaron should act with him, as it is written [Ex. xii. 1, 2], "And the Lord spake unto Moses and Aaron, in the land of Egypt, saying: This month shall be unto you the beginning of months."

Does this mean to say that a witness may act as judge? And shall I then say that the above Mishna is not according to R. Aqiba, for a Boraitha teaches: If the members of the Sanhedrin saw a man commit murder, part of them may act as witnesses and part as judges, according to R. Tarphon; but according to R. Aqiba all of them are witnesses, and no witness (of a crime) may act as judge? You may state (that the Mishna is) according to R. Aqiba even. In the latter instance R. Aqiba only refers to capital cases, for the Torah says [Numb. xxxv. 24, 25] "Then the congregation shall judge . . . . and the congregation shall deliver," and since they saw him commit murder, they will not be able to urge any plea in his favor; but here (concerning the new moon) even R. Aqiba assents (that a witness may act as judge).

MISHNA: Every kind of cornet may be used (on New Year's Day) except those made of cow-horn, because they are called "horn" (Qeren) and not "cornet" (Shophar). R. Jose says: Are not all cornets called "horn," as c. g., it is said [Josh. vi. 5] "And it came to pass that when they made a long blast with the horn."

GEMARA: How comes it that the word Jobhel, means ram? A Boraitha teaches: R. Aqiba says, When I went to Arabia, I found they called a ram "Yubla." The Rabbis did not know the meaning of the word Salseleno in the passage [Prov. iv. 8] "Salseleho and she shall promote thee." One day they heard Rabbi's maidservant say to a certain man who was (conceitedly) playing with his hair, "How long wilt thou mesalsel (twist up) thy hair?" The Rabbis did not know the meaning of the word vehabhekha in the passage [Ps. lv. 22] "Cast vehabhekha (burden) upon the Lord." Says Rabba b. Bar 'Hana, "One day I went with a certain Arabian caravan merchant and I was carrying a burden. Said he to me, 'Take down Yehabhekh (thy burden) and put it on my camel.""

MISHNA: The cornet used on the New Year was a straight horn of a wild goat; the mouth-piece was covered with gold. The two trumpets were stationed one on each side: the sound of the cornet was prolonged, while that of the trumpet was short, because the special duty of the day was the sounding of the cornet. On the fast days two crooked ram's-horns were used, their mouth-pieces being covered with silver, and the two trumpets were stationed in the middle between them: the sound of the cornet was shortened while that of the trumpets was prolonged, because the special duty of the day was the sounding of the trumpets. The Jubilee and New Year's Day were alike in respect to the sounding (of the cornet) and the benedictions, but R. Judah says on the New Year we blow (a

cornet) made of ram's-horn, and on the Jubilee one made of the horn of a wild goat.

GEMARA: R. Levi says: It is a duty on New Year's Day and the Day of Atonement to use a bent cornet, but during the rest of the year a straight one. But have we not learned that the cornet used on the New Year must be the "straight horn of a wild goat? He (R. Levi) supports his opinion with the following Boraitha which teaches that R. Judah says: On New Year's Day they used to blow (a cornet) made of a straight ram's-horn and on the Jubilees, one made of wild goat's horn. About what do they dispute? R. Judah holds that on New Year's the more bent in spirit a man is, and on the Day of Atonement, the more upright he is (in his confessions), the better; but R. Levi holds the more upright a man is on New Year's Day and the more bowed in spirit on the Fast Days, the better.

"THE MOUTH-PIECE WAS COVERED WITH GOLD." Does not a Boraitha teach, however, that if one covers the place to which the mouth was put the cornet may not be used; but if (he covers) another place it may be used? Answered Abayi: Our Mishna also means, a place to which the mouth was not put.

"THE TWO TRUMPETS WERE STATIONED ONE ON EACH SIDE." Could the two sounds be easily distinguished? Nay; and therefore the sound of the cornet was prolonged to indicate that the special duty of the day was the sounding of the cornet.

"ON THE FAST-DAYS TWO CROOKED RAM'S-HORNS WERE USED, THEIR MOUTH-PIECES BEING COVERED WITH SILVER." Why was the cornet used in the one case covered with gold and in the other, with silver? All (signals for) assemblies were blown on horns made with silver as it is written [Numb. x. 2] "Make unto thee two trumpets of silver . . . that thou mayest use them for the calling of the assembly, etc." . R. Papa b. Samuel was about to follow the practice laid down by the Mishna; said Rabha to him, that was only customary so long as the Temple was in existence. A Boraitha also teaches this applies only to the Temple; but in the country (outside of Jerusalem) in a place where they use the trumpet, they do not use the cornet, and vice-versa. And so also did R. 'Halaphta, in Sepphoris and so too did R. 'Hanina b. Teradjon in Si'hni, when the matter was brought to the attention of the sages, they said: That was the custom, only at the eastern gates or the Temple Mount. Rabha, but some say R. Joshua b. Levi asked: From which Scriptural verse is this deduced? From Ps. xcviii. 6 which runs, "With trumpets and sound of cornet, make a joyful noise before the Lord, the King; " i. c., before the Lord, the King (in the Temple) we need both the trumpets and the cornet, but not elsewhere.

"The Jubilee, and the New Year Were Alike in Respect to the Sounding (of the Cornet), and the Blessings." R. Samuel b. Isaac said: According to whom do we nowadays pray: "This day celebrates the beginning of thy work, a memorial of the first day?" According to R. Eliezer who says: The world was created in Tishri. R. Ina asked a question: Did we not learn in our Mishna that the Jubilee and New Year are alike in respect to the sounding (of the cornet), and the benedictions, and now how can that be so when we say "This day celebrates the beginning of thy work, a memorial of the first day," which is said on New Year but not on the Jubilee? (That which we have learnt in our Mishna that they are alike means) in every other respect but this.

MISHNA: It is unlawful to use a cornet that has been split and afterwards joined together; or one made of several pieces joined together. If a cornet had a hole that had been stopped up, and prevented (the production) of the proper sound, it might not be used; but if it does not affect the proper sound, it might be used. should blow the cornet inside a pit, a cistern or a vat and the sound of the cornet was (plainly) heard (by one listening to it) he will have done his duty (to hear the cornet on the New Year), but not if he heard only an indistinct sound. Thus also, if one should happen to pass by a synagogue, or live close by it and should hear the cornet (on the New Year) or the reading of the Book of Esther (on the Feast of Esther), he will have complied with the requirements of the law, if he listened with proper attention but not otherwise; and although the one heard it as well as the other, yet the difference (on which everything depends) is, that the one listened with proper attention, and the other did not.

GEMARA: The Rabbis taught: If a cornet was long and they shortened it, it might be used; if one scraped it and reduced it to its due size, it might be used; if one covered it on the inside, with gold, it might not be used; if on the outside and it changed the tone from what it originally was, it might not be used, but if not, it might be used; if a cornet had a hole in it and they closed it up, and thereby prevented (the production) of the proper sound, it might not be used, but if not it might be used; if one placed one cornet inside another and the sound heard (by a listener) was produced from the inner one he has complied with the requirements of the law, but if from the outer one, he has not.

"OR ONE MADE OF SEVERAL PIECES JOINED TOGETHER." The Rabbis taught: If one added to a cornet never so small a piece, whether it be of the same kind of horn or not, it might not be used. If a cornet had a hole, whether one stopped it up with a piece of the same kind (of horn) or not, it might not be used, but R. Nathan held (only when repaired with material) not of the same kind, it might not be used, but otherwise it might. (To which) R. Judah added: That is, if the greater part of a cornet was broken. From this we may prove that if repaired with material of the same kind, although the greater part was broken, it may, nevertheless be used.

"If one covered a cornet on the inside with gold it might not be used; if on the outside, and it changed the tone from what it originally was, it might not be used, but if not, it might be used." If a cornet had been split lengthwise, it might not be used, but if crosswise, yet enough remained with which to produce the sound, it might be used, but if not, it might not be used. [And how much is that? R. Simon b. Gamliel explains it to be as much as we may hold in our closed hand, and yet on either side a portion is visible].\* If its tone was thin, or heavy or harsh, it might be used, for all tones were considered proper in a cornet. The schoolmen sent a message to the father of Samuel: (One has complied with the requirements of the law if he bored a hole in a horn and blew it. That is self-evident! for in) every cornet a hole must surely be bored. Says R. Ashi: If one bored a hole through the bony substance inside the horn (which ought to be removed), are we to suppose that one substance causes an interposition with another of the same nature, (and that, therefore it might not be used)? Therefore they sent to say that this is no objection.

"IF ONE SHOULD BLOW THE CORNET INSIDE A PIT OR A CISTERN, ETC." R. Huna says: They taught this only in the case of those who stood at the pit's mouth, but those who were in the pit comply with the requirements of the law. If one heard a part of (the required number of) the sounds of the cornet in the pit, and the rest at the pit's mouth, he has done his duty; but if he heard a part before the dawn of day, and the rest after the dawn, he has not complied with the requirements of the law. Asked Abayi: Why in the latter case (should he not have done his duty, because he did not hear the whole of the sounds at the time when the duty should be performed), yet, in the former case the is considered to have done

<sup>\*</sup> The opinion of the editor is that this parenthesis is a fair illustration of the interpolations in the Talmud. The term PIRESH is not Talmudical and was only used in later times. It has only been left here because the explanation happens to be correct.

his duty) under similar circumstances? How can you compare these cases? In the latter case, the night is not the time of performing the obligation at all, while in the former case, a pit is a place where the duty may be performed for those who are in it! Shall we say that Rabba held: If one heard the end of the sounding (of the cornet), without having heard the beginning he complied with the requirements of the law, and from these words we must understand that if he heard the beginning, without the end he has also done his Come and hear! If one blew the first sound (Teoia) and prolonged the second (Teoia) as long as two, it is only reckoned as one; and (if Rabba's opinion is correct) why should you reckon it as two? (This is no question)! If he heard a half the sounds, he has done his duty, but when one blows one sound on the cornet, we may not consider it two halves. Rabha says: One who yows to receive no benefit from his neighbor, may blow for him the obligatory sounds (of the cornet); one who yows refusal of any benefit from a cornet, may blow on it the obligatory sounds. Furthermore says Rabha: One who vows to refuse any benefit from his neighbor may sprinkle on him the waters of a sin-offering in the winter, but not in the summer. One who vows to receive no benefit from a spring, may take in it an obligatory bath in the winter, but not in the sum-The schoolmen sent a message to the father of Samuel: If one had been compelled to eat unleavened bread (on the first night of Passover, i. c., he had not done so of his own accord) he has also done his duty. Who compelled him? Answered R. Ashi, Persians. Rabha remarked: From this statement we can prove that if one plays a song on the cornet, he complies with the requirements of the law. It is self-understood! The cases are similar? But one might suppose that in the former case, the Torah commanded him to cat (unleavened bread) and he atc it, but in the former case the Torah speaks of "a remembrance of blowing the cornet" [Lev. xxiii. 24], and (when he plays a song he does not remember his duty for) he is engaged in a worldly occupation! Therefore he teaches us that even under such circumstances he does comply with the requirements of the law. To this an objection was raised. We have learnt: If one who listened (to the sounds of the cornet) paid the proper attention, but he that blew the cornet did not, or vice-versa, they have not done their duty, until both blower and listener pay proper attention. This is all right as far as the case where the blower, but not the listener, pays the proper attention, for it is possible that the listener imagines he hears the noise of an animal; but how can it happen that the listener should pay due attention and the one who blows (the cornet)

should not, except he was only playing a song (by which he does not do his duty)? (It is possible) if he only produced a dull sound; (i. c. and not, for example a Teqia).

Said Abayi to him: But now, according to your conclusion (that a duty performed without due attention is the same as if performed with due attention) will you say that he who sleeps in a tabernacle on the eighth day of the feast of Tabernacles receive stripes (because he had no right to observe the law for more than seven day)? Answered he: I say that one cannot infringe a command except at the time when it should be performed. R. Shamen b. Abba raised an objection: Whence do we know that a priest who ascended the platform (to pronounce the priestly benediction) must not say: Since the Torah has given me the right to bless Israel, I will supplement (the benedictions Numb. vi. 24-26) by one of my own, as for example [Deut. i. 11] "May the Lord God of your fathers make you a thousand times so many more as ye are?" From the Torah which says [Deut. iv. 2] "Ye shall not add unto the word." And in this case as soon as he has finished the benedictions, the time for performing that duty has gone by, still if he add a blessing of his own he is guilty of infringing the law which says "Ye shall not add?" Said Rabha: (I mean), To fulfill the requirements of the law one need not pay attention; to transgress the law against supplementing, at the time prescribed for performing it, also, does not require one's special attention; but to transgress the law against supplementing at the time not prescribed for performance, needs one's special atten-R. Zira said to his attendant: "Pay attention, and sound (the cornet) for me!" Do we not thus see that he holds that to fulfill the requirements of the law the act is not enough and one must pay attention? This is a disputed question among the Tanaim, for a Boraitha teaches: One who hears (the blowing of the cornet) must himself listen in order to perform his duty, and he who blows (the cornet) blows after his usual manner. R. Jose says: These words are said only in the case of the officiant for a congregation; but an individual does not comply with the requirements of the law unless both he that hears and he that blows pay proper attention.

MISHNA: (It is written in Ex. xvii. 11 that) "When Moses held up his hand, Israel prevailed, etc." Could then the hands of Moses cause war to be waged or to cease? (Nay); but it means that as long as Israel looked to Heaven for aid, and directed their hearts devoutly to their Father in Heaven, they prevailed; but when they ceased to do so, they failed. We find a similar instance also in [Numb. xxi. 8] "Make unto thee a fiery serpent and set it on a pole, and every one that is bitten, when he looketh upon it shall

live." Could then the serpent kill or bring to life? (Nay); but it means when the Israelites looked (upward) to Heaven for aid and subjected their will to that of their Father in Heaven they were healed, but when they did not, they perished. A deaf mute, an idiot, or a child cannot act in behalf of the assembled congregation. This is the general rule whosoever is not obliged to perform a duty, cannot act in behalf of the assembled congregation (for that duty).

GEMARA: The Rabbis taught: All are obliged to hear the sounding of the cornet, Priests, Levites and Israelites, Proselvtes, Freed-Slaves, a monstrosity, a hermaphrodite, and one who is half slave and half free. A monstrosity cannot act in behalf of those like or unlike itself, but a hermaphrodite can act in behalf of those of the same class, but not of any other. The teacher says: It is said, All are obliged to hear the sounding of the cornet, Priests, Levites and Israelites. This is self-understood, for if these are not obliged, who It was necessary to mention priests here, for one might have supposed, that since we have learnt, "the Jubilee and New Year's Day are alike with regard to the sounding of the cornet and the benedictions," that only those who are included under the rule of Jubilee are included in the duties of New Year's Day; and as the priests are not included in the rule of Jubilee (for they have no lands to lie fallow, etc.), might we not therefore say that they are not bound by the duties of New Year's Day? Therefore he teaches us (that they must hear the sounding of the cornet).

Ahabha, the son of R. Zera teaches: With regard to all the benedictions, although one has already done his duty he may nevertheless act for others, with the exception of the blessings over bread and wine; concerning which, if he has not yet done his duty, he may act for others, but if he has done his duty, he may not act for Rabha asked: What is the rule in the case of the benediction of the unleavened bread, and the wine used at the sanctification of a festival? Since these are special duties, may one act for others, or perhaps the (duty is only the eating of the unleavened bread and the drinking of the sanctification wine) but the benediction is not a duty, and therefore he cannot act for others? Come and hear! R. Ashi says: When we were at the home of R. Papa, he said the blessing of sauctification for us, and when his field-laborer came from work he said the blessing for him. The Rabbis taught: One may not say the benediction over bread for guests, unless he eats with them, but he may for the members of the family, to initiate them into their religious duties; with regard to the Service of Praise [HALLEL Ps. cxiii-exviii.] and the reading of the Book of Esther, although one has already done his duty, he may, nevertheless, act for others.

## CHAPTER IV.

MISHNA: When the feast of New Year happened to fall on the Sabbath, they used to sound (the cornet) in the Temple, but not outside of it. After the destruction of the Temple R. Jo'hanan b. Zakkai ordained that they should sound (the cornet) in every place in which there was a Beth Din. R. Elazar says that R. Jo'hanan b. Zakkai instituted that for Jamnia alone; but they (the sages) say the rule applied both to Jamnia and every place in which there was a Beth Din. And in this respect also was Jerusalem privileged more than Jamnia, that every city, from which Jerusalem could be seen, or the sounding (of the cornet) could be heard, which was near enough, and to which it was allowed to go on the Sabbath, might sound the (cornet) on the Sabbath but in Jamnia they sounded (the cornet) before the Beth Din only.

GEMARA: Whence do we learn these things? Says Rabha: The Rabbis issued a decree concerning them according to Rabba; for Rabba says, Although the duty of sounding (the cornet) is obligatory upon all, yet all are not skilled in sounding (it), therefore they feared lest one might take (the cornet) in his hand, and go to an expert and carry it more than four cubits on the New Year. The same rule applies to the palm branch (Lulabh) and also to the scroll (on which is written the) Book of Esther.

"After the Destruction of the Temple, R. Jo'hanan B. Zakkai Ordained, etc." The Rabbis taught: Once it happened that New Year's Day fell on the Sabbath, and all the cities gathered together. Said R. Jo'hanan b. Zakkai to the Benai Betherah: "Let us sound (the cornet)!" "First," said they, "let us discuss!" "Let us sound it," replied he, "and then we will discuss!" After they had sounded (the cornet) they said to him "Now let us discuss!" He answered "The cornet has now been heard in Jammia, and we cannot retract after the act has been performed."

"BUT THEY (THE SAGES) SAY THE RULE APPLIED BOTH TO JAMNIA AND EVERY PLACE IN WHICH THERE IS A BETH DIN." Says R. Huna, that means, in the presence of the Beth Din. Does this preclude people from sounding (the cornet) out of the presence of the Beth Din? And, when R. Isaac b. Joseph came (from

<sup>\*</sup>A scholarly family of Babylonian descent, much favored by Herod.

Jamnia) did he not say: When the officiant appointed by the congregation in Jamnia had finished sounding (the cornet) one could not hear his own voice on account of the sounds (of the cornets) used by individuals? (Even individuals) used to sound (the cornet) in the presence of the Beth Din. We have also been taught: Rabbi says, We may only sound (the cornet) during the time that the Beth Din is accustomed to sit.

"JERUSALEM WAS PRIVILEGED MORE THAN JAMNIA, ETC." (When the Mishna speaks of) "Every city from which Jerusalem could be seen," it means with the exception of a city located in the valley (from which it could be seen only by ascending to an elevated spot); by "the sounding (of the cornet) could be heard," it means to except a city located on the top of a mountain; by, "which was near enough," it means to exclude a city outside the prescribed limit (of a Sabbath journey); and by, "and to which it was allowed to go" it means to exclude a city (even near by), but divided (from Jerusalem) by a river.

MISHNA: Formerly the palm-branch (Lulabh) was taken to the Temple seven days, but in cities outside (of Jerusalem) it was taken (to the synagogue) one day. Since the destruction of the Temple, R. Jo'hanan b. Zakkai ordained that the palm-branch should everywhere be taken seven days, in commemoration of the Temple, and also that it should be prohibited (to eat the new produce) the whole day of waving (the sheaf-offering; vide Lev. xxiii. 11-15).

GEMARA: Whence do we know that we do this in commemoration of the Temple? The Scriptures say [Jer. xxx. 17] "For I will restore health unto thee, and I will heal thee of thy wounds, saith the Lord, because they called thee an outcast, saying, This is Zion whom no man seeketh after." By implication (we see) it (Zion or the Temple) needs being sought after (or commemorated).

"And That it Should be Prohibited to Eat... on the Whole Day of Waving (the Sheaf-Offering) etc." R. Na'hman b. Isaac remarks: R. Jo'hanan b. Zakkai says this according to the opinion of R. Judah, for it is said [Lev. xxiii. 14] "And ye shall eat neither parched corn... until the self-same day," i. c., until the very day itself, and he holds that whenever the expression "until" (Adh) occurs it is inclusive. How can you say the above according to (R. Judah); surely he differs from him? For we have learnt: Since the destruction of the Temple R. Jo'hanan b. Zakkai ordained that it should be prohibited (to eat

of the new produce) the whole of the day of waving (the sheaf-offering)! Says R. Judah: Is this not prohibited by the Torah which says: "Until the self-same day?" R. Judah was mistaken; he thought that R. Jo'hanan b. Zakkai taught that (the prohibition) was Rabbinical, and it was not so, for R. Jo'hanan also said it was Biblical. But does the Mishna not say "he ordained?" Aye; but what does it mean by "he ordained?" (It means), he explained the ordinance.

MISHNA: Formerly they received evidence as to the appearance of the new moon the whole (of the thirtieth) day. Once, the witnesses were delayed in coming, and they disturbed the song of the Levites. They then ordained that evidence should only be received until (the time of) the afternoon service, and if witnesses came after that time both that and the following day were consecrated. After the destruction of the Temple, R. Jo'hanan b. Zakkai ordained that evidence (as to the appearance) of the new moon should be received all day.

GEMARA: What disturbance did they cause to the Songs of the Levites? Said R. Zera to Ahabha his son: Go and construe (the Mishna) thus: They ordained that evidence as to the appearance of the new moon should not be received, only that there might be time during the day to offer the continual and the additional sacrifices and their drink offerings, and to chant the (daily) song without disturbing the order. A Boraitha teaches: R. Judah says in the name of R. Aqiba, what (song) did (the Levites) chant on the first day of the week? "The earth is the Lord's and the fullness thereof" [Ps. xxiv.], because he is the Creator, the Providence and the Ruler of the Universe. What did they sing on the second day? "Great is the Lord and greatly to be praised "[Ps. xlviii.], because He distributed His works and reigned over them. On the third day they sang "God standeth in the congregation of the mighty" [Ps. lxxxii.], because He, in his wisdom made the earth appear and prepared the world for its occupants. On the fourth day they sang "O Lord, to whom retribution belongeth "[Ps. xciv.], because (on that day) He created the sun and moon, and (determined) to punish in the future those who would worship them. On the fifth day they sang "Sing aloud unto God our strength" [Ps. lxxxi.], because (on that day) He created birds and fish to praise Him. On the sixth day they sang "The Lord reigneth, He is clothed with majesty" [Ps. xciii.], because (on that day) He finished His works and reigned over them. On the seventh day they sang "A Psalm or Song for the Sabbath Day" [Ps. xcii.], for the day that is wholly Sabbath. R. Nehemiah asked:

Why did the sages make a distinction between these sections (for the last refers to a future event, while all the others refer to the past)? It *should* have been said, that they sang that Psahu on the Sabbath day because He rested!

What did the Levites sing when the additional sacrifices were being offered on the Sabbath? R. Anan b. Rabha says in the name of Rabh: Six sections of Deut. xxxii.\* R. 'Hanan b. Rabha also says in the name of Rabh, as these sections were divided (by the Levites) so they are divided for the reading of the Torah (on the Sabbath on which they are read). What did they sing at the Sabbath afternoon service? Says R. Jo'hanan, a portion of the song of Moses [Ex. xv. 1-10]; the conclusion of that song [ibid. 11-19] and the song of Israel [Numb. xxi. 17]. The schoolmen asked: Did they sing all these on one Sabbath, or did they, perhaps, sing one section on each Sabbath? Come and hear! A Boraitha teaches: During the time that the first choir of (Levites who sang at the time of the additional sacrifice) sang their sections once, the second choir (that sang at that time of the afternoon sacrifice) had sung theirs twice; from this we may deduce that they sang but one section on each Sabbath.

R. Judah b. Idi says in the name of R. Jo'hanan: According to the Rabbinical explanation of certain Scriptural passages, the Shekhinah made ten journeys; and according to tradition, a corresponding number of times was the Sanhedrin exiled, viz.: from the cell of Gazith (in the Temple) to the market-place; from the market-place to Jerusalem; from Jerusalem to Jamnia; from Jamnia to Usha; from Usha (back again) to Jamnia; from Jamnia (back again) to Usha; from Usha to Shapram; from Shapram to Beth Shearim; from Beth Shearim to Sepphoris; from Sepphoris to Tiberias, and Tiberias was the saddest of them all.

R. Elazar says they were exiled six times as it is said [Is. xxvi. 5], "For he bringeth down them that dwell on high; the lofty city he layeth low; he layeth it low even to the ground; he bringeth it even to the dust." Says R. Jo'hanan: And thence (from the dust) they will in future be redeemed, as it is said [Is. lii. 2] "Shake thyself from the dust; arise, and sit down, etc."

MISHNA: R. Joshua b. Qar'ha says: This also did R. Jo'hanan b. Zakkai ordain: that it mattered not where the chief of the Beth Din might be, the witnesses need only go to the meeting-place (of the Beth Din).

<sup>\*</sup>i-vii; viii-xiii; xiv-xix; xx-xxvii; xxviii-xxxvi; xxxvii-xliv. These passages are called Hazyv Lakh because the initial letters are H, Z, Y, V, L, KH.

GEMARA: A certain woman was summoned for judgment before Amemar in Nehardea. Amemar went away to Me'huza, but she did not follow him, and he then excommunicated her. Said R. Ashi to Amemar: Have we not learned that it mattered not where the chief of the Beth Din might be, the witnesses need only go to the meeting-place (of the Beth Din)? Answered Amemar: That is true in respect to evidence for the new moon; but with regard to my action "The borrower is servant to the lender" [Prov. xxii. 7]. The Rabbis taught: Priests may not ascend the platform in sandals, to bless the people; and this is one of the nine ordinances instituted by R. Jo'hanan b. Zakkai; six are to be found in this chapter, one in the first chapter; another one is, if one become a proselyte nowa-days, he must pay a quarter of a shekel for a sacrifice of a bird, (so that if the Temple should be rebuilt the authorities would have a contribution from him towards the daily sacrifices). Elazar said, that R. Jo'hanan had already withdrawn this regulation and annuled it, because it easily led to the sin (of using the money for different purposes). And what is the ninth (ordinance of R. Jo'hanan)? R. Papa and R. Na'hman b. Isaac dispute about this; R. Papa says it was with regard to a vineyard of the fourth year's crop; but R. Na'hman h. Isaac says it was with regard to the crimson colored strap (displayed on the Day of Atonement).

MISHNA: The order of the benedictions (to be said on New Year is as follows): The blessings referring to the Patriarchs (Abhoth), to the mighty power of God (GEBHUROTH), and the sanctification of the Holy name; to these he adds the selection in which God is proclaimed King (MALKHIOTH), after which he does not sound the cornet; then the blessing referring to the sanctification of the day, after which the cornet is sounded; then the Biblical selections referring to God's remembrance of his creatures (ZIKHRONOTH) after which the cornet is again sounded; then the Biblical selections referring to the sounding of the cornet (Shophroth), after which the cornet is again sounded; he then recites the blessings referring to the restoration of the Temple, the adoration of God, the benediction of the priests; such is the opinion of R. Jo'hanan b. Nuri. R. Aqiba said to him, if the cornet is not to be sounded after the Malkhioth, why are they mentioned? But the proper order is the following: The blessings referring to the Patriarchs (Abhoth), to the mighty power of God (Gebhuroth), and the sauctification of the Holy name; to this last, the Biblical selections referring to the proclamation of God as King (Malkhioth) are joined and then he sounds the cornet; then the Biblical selections referring to God's remembrance of His

creatures (Zikhronoth), and he then sounds the cornet; then the Biblical selections referring to the sounding of the cornet (Shophroth), and he again sounds the cornet; then he says the blessings referring to the restoration of the Temple, the adoration of God, and the priestly benedictions.

GEMARA: The Rabbis taught: Whence do we know that we should recite the Malkhioth, Zikhronoth, and Shophroth? Answered R. Eliezer: From the passage [Lev. xxiii. 24] in which it is written "Ye shall have a Sabbath, a memorial of blowing cornets, a holy convocation," the word "Sabbath" refers to the consecration of the day; "a memorial" refers to the Zikhronoth; "blowing of cornets" refers to the Shophroth; "a holy convocation" means the hallowing of the day in order to prohibit servile work. R. Aqiba said to him: Why is not the word "Sabbath" construed to mean the prohibition of servile work, since the passage (quoted above) begins with that? And then, let the passage be interpreted thus: "Sabbath" means the hallowing of the day and the prohibition of servile work; "memorial" refers to the Zikhronoth; "blowing of the cornets" refers to the Shophroth; "a holy convocation" means the consecration of the day. Whence do we know that we should recite the MALKHIOTH? A Boraitha teaches: The words, "I am the Lord, your God; and in the seventh month" [Lev. xxiii. 22, 24] may be interpreted to refer to the proclamation of God as King. R. Jose says it is not necessary to cite this passage; for the Torah says [Numbers x. 10] "that they may be to you for a memorial, before your God: I am the Lord your God." These concluding words "I am the Lord, your God" are entirely superfluous, but since they are used, of what import are they? They form a general rule, that in every selection, in which (God's) remembrance of His creatures is mentioned there should also be found the thought that He is the King of the Universe.

MISHNA: Not less than ten Scriptural passages should be used for the Malkhioth, ten for the Zikronoth and ten for the Shophroth. R. Jo'hanan b. Nuri says the requirements of the law will be fully complied with, if but three of each class have been used.

GEMARA: To what do the ten Scriptural passages used for the Malkhioth correspond? Answered Rabbi: To the ten expressions of praise used by David in the Psalms. But there are more expressions of praise found? Only those are meant, in conjunction with which it is written "praise him with the sound of the cornet," [Psalm ci. 3]. R. Joseph says they correspond to the ten commandments that were proclaimed to Moses on Sinai. R. Jo'hanan says

they correspond to the ten words with which the universe was created.

"THE REQUIREMENTS OF THE LAW WILL BE FULLY COMPLIED WITH IF BUT THREE OF EACH CLASS HAVE BEEN SAID." The schoolmen asked: Does he mean three from the Pentateuch, three from the Prophets and three from the Hagiographa, which would make nine, and they differ about one (passage)? or perhaps one from the Pentateuch and one from the Prophets and one from the Hagiographa, which would make three, and they differ about many passages? Come and hear! A Boraitha teaches: Not less than ten Scriptural passages should be used for the Malkhioth, ten for the Zikhronoth, and ten for the Shophroth; but if seven of them all were recited, corresponding to the seven heavens, the law has been complied with. R. Jose b. Nuri remarked: He that recites less (than ten of each) should not, however, recite less than seven, but if he recited but three, corresponding to the Pentateuch, Prophets, and Hagiographa, but some say corresponding to the Priests, Levites and Israelites, the requirements of the law have been fulfilled. b. Samuel says the rule is according to R. Jo'hanan b. Nuri.

MISHNA: We do not cite Scriptural passages for the above three series that contain predictions of punishment. The passages from the Pentateuch are to be recited first, and those from the Prophets last. R. Jose, however, says if the concluding passage is from the Pentateuch the requirements of the law are fulfilled.

GEMARA: Passages, proclaiming the kingdom of God that should not be used, (because of the above) are such as the following [Ezekiel xx. 33]: "As I live, saith the Lord God, surely with a mighty hand, and with a stretched out arm, and with fury poured out, I will rule over you," and although as R. Na'hman says (of this passage): Let Him be angry with us, but let Him take us out of captivity, still, since it refers to anger, we should not mention "anger," at the beginning of the year. An example of the same idea being found in conjunction with the Zikhrouoth is to be read in [Ps. 1xxviii. 3], "For he remembered they were but flesh; and in conjunction with the Shophroth an example is found in Hosea v. 8. "Blow ye the cornet in Gibeah, etc." We must not mention the remembrance of the individual (in the Zikhronoth) even if the passage speaks of pleasant things, as, for example [Ps. evi. 4], "Remember me, O Lord, with the favor that thou bearest unto thy people," According to R. Jose passages that contain the expression of "visiting" may be used in the Zikhronoth, e. g., "And the Lord visited Sarah [Gen. xxi. 1] or "I have surely visited you"

[Ex. iii. 16] so says R. Jose; but R. Judah says, they may not. But even if we agree to what R. Jose says (shall we say that) the passage "and the Lord visited Sarah" speaks of an individual (and therefore it should not be used)? Nay; since many descended from her, she is regarded as many and therefore that passage though speaking of one only, is regarded as though it spoke of many.

(In the Malkhioth, they used Ps. xxiv. 7-10, which is divided into two parts). The first part can be used as two of the required passages, and the second as three, so says R. Jose; but R. Judah says: The first part can be used only for one, and the second for two.\* So too [Ps. xlvii. 6, 7] "Sing praises to God, sing praises, sing praises to our King, sing praises; for God is the King of all the earth;" R. Jose says: This may be used for two of the Malkhioth; but R. Judah says it is to be reckoned as one only.† Both, however, agree that the next verse of the same Psalm "God is King over the nations; God sitteth upon the throne of his holiness," is to be used for one only. A passage containing a reference to God's remembrance of His creatures and also to the cornet as, for instance [Lev. xxiii. 24] "Ye shall have a Sabbath, a memorial of blowing of cornets" may be used in the Zikhronoth and the Shophroth; so says R. Jose; but R. Judah says: It can only be used in the Zikhronoth. A passage in which God is proclaimed King, containing also a reference to the cornet, as for instance [Numb. xxiii. 21] "The Lord his God is with him, and the shout (TERUATH) of a king is among them," may be used in the Malkhioth and in the Shophroth, says R. Jose; but R. Judah says: It may only be used in the Malkhioth. A passage containing a reference to the cornet, and nothing else, as for instance [Numb. xxix. 1] "It is a day of blowing the cornet; " may not be used at all.

"The Passages From the Pentateuch Are to be Recited First and Those From the Prophets Last." R. Jose says: We should conclude with a passage from the Pentateuch, but if one concluded with a passage from the Prophets, the law has been complied with. We have also learnt: R. Elazar b. R. Jose says, The Vathiqin used to conclude with a passage from the Pentateuch. That is all very well as far as Zikhronoth and Shophroth are concerned for there are many such passages; but as for the Malkhioth there are but three in the Pentateuch, viz.: "The Lord his God is with him, and the shout of a King is among them" [Numb. xxiii. 21]; "And he

<sup>\*</sup> He excludes the two interrogative sentences "who is the king of glory?"

<sup>†</sup> He rejects one, because the words "our king," referring to one people only, was not a sufficiently broad expression of praise for Him, who is the King of the universe.

was king in Jeshurun'' [Deut. xxxiii. 5]; and "The Lord shall reign forever" [Ex. xv. 18], but we require ten and there are not so many? Said R. Huna: We have learned that, according to R. Jose, the passage, "Hear, O Israel, the Lord our God, is one Lord" [Deut. vi. 4], may be used in the Malkhioth, but R. Judah says it may not; so also they hold with regard to the passages, "Know, therefore, this day, and consider it in thine heart, that the Lord, he is God there is more else" [Deut. iv. 39], and "Unto thee it was shewed, that thou mightest know that the Lord, he is God; there is none else beside him." (Deut. IV. 35).

MISHNA: The second of those who act as ministers of the congregation on the feast of New Year shall cause another to sound the cornet; on days when the Hallel (Service of Praise, Ps. exiii-exviii) is read, the first (minister) must read it. In order to sound the cornet on New Year's Day it is not permitted to go beyond the Sabbath limit, to remove a heap of stones to ascend a tree, to ride on an animal, to swim over the waters, nor to cut it (the cornet) with anything prohibited either by the (Rabbinical) laws against servile work or by the Biblical laws; but if one wishes to put water or wine in a cornet (to cleanse it) he is allowed to. Children may not be prevented from sounding the cornet, but on the contrary we are permitted to occupy ourselves with teaching them until they learn to sound it; but one who thus teaches, as also others who listen to sounds thus produced, do not thereby fulfill the requirements of the law.

GEMARA: Why are the above prohibitions made? Because the sounding of the cornet is a mandatory law; now, the observance of a festival involves both mandatory and prohibitory laws, and the mandatory do not render the prohibitory laws inoperative.

"CHILDREN MAY NOT BE PREVENTED FROM SOUNDING THE CORNER, ETC." May then women be prevented? Does not a Boraitha teach: Neither women nor children may be prevented from sounding the cornet on the New Year's Day? Answered Abayi: There is no difficulty here; the one is the opinion of R. Judah and the other of R. Jose and R. Simon, who say that as women are permitted (in the case of sacrifices) to lay their hands on the animals, so here, if they desire to sound the cornet, they may.

"Until They Learn." R. Elazar says: Even on the Sabbath; so also does a Boraitha teach: We are permitted to occupy ourselves with teaching (children) until they learn (to sound the cornet) even on the Sabbath; (and if we do not prevent them doing this on the Sabbath) how much less do we, on the feast (of New Year). Our

Mishna says, "we do not prevent them" (but it does not say that we should tell a child to go and sound the cornet). Is this then prohibited? No; a child already initiated in the performance of religious duties is not prohibited, but we do not tell a child, not yet initiated, to go and sound the cornet; yet, if he sounds it of his own accord, no law has been infringed.

MISHNA: The order of sounding the cornet is three times three. The length of a Teqia is equal to that of three Teruoth, and that of each Terma as three moans (Yababhoth). If a person sounded a Teqia and prolonged it equal to two, it is only reckoned as one Teqia.\* He who has just finished reading the benedictions (in the additional service for the New Year) and only at that time obtained a cornet, should then blow on the cornet the three sounds three times. As the Reader of the congregation is in duty bound (to sound the cornet) so too is each individual; but, says R. Gamliel, the Reader can act for the congregation.

GEMARA: But we have learnt in a Boraitha that the length of a Teqia is the same as that of a Terua. Says Abayi: Our Mishna speaks of the three series, and means that the length of all the Teqioth is the same as that of all the Teruoth. But the Boraitha speaks of only one series and says that one Teqia is equal to one Terua (which is the same thing).

"Each Terua is (as Long as) Three Moans." But we have learnt in a Boraitha, a Terua is as long as three broken (staccato) tones (Shebharim). Says Abayi: About this they do indeed differ, for it is written [Numb. xxix. i] "It is a day of blowing the cornet" which in the (Aramaic) translation of the Pentateuch, is "It is a day of sounding the alarm (Yababha); Now it is written concerning the mother of Sisera [Judg. v. 28] "The mother of Sisera . . . moaned" (Vatyabeth); this word, one explains to mean a protracted groan, and another to mean a short wail. The Rabbis taught: Whence do we know (that one must sound) with a cornet? From the passage in which [Lev. xxv. 9] "Thou shalt cause the cornet . . . to sound, etc." Whence do we know that (after the Terua) there should be one Teqia? Therefore it is said (later in the same yerse) "Ye shall make the cornet sound." † But perhaps this

<sup>\*</sup>The cornet is sounded three times, corresponding to the Malkhioth, Zikhronoth and Shophroth. The order of the sounds is Teqia, Terua, Teqia; Teqia, Terua, Teqia, etc. The case here supposed is that the one who sounded the cornet sustained the second Teqia as long as two Teqioth, intending thereby to sound the second and third Teqioth. This, we see, is not permitted

<sup>†</sup>The Hebrew words Uthequiem Terua are interpreted to mean that first a Teqia should be sounded, and then a Terua.

only refers to the Jubilee. Whence do we know that it refers also to New Year's Day? Because it says (in the same verse) "in the seventh month." These words are superfluous; for what purpose then does the Torah use them? To teach us that all the sounds of the cornet during the seventh month should be like each other. Whence do we know that the sounds are to be three times three? From the three passages, "Thou shalt cause the cornet . . . to sound" [Lev. xxv. 9]; "A Sabbath, a memorial of blowing of cornets" [Lev. xxiii. 24]; "It is a day of blowing the cornet" [Numb. xxix. 1]. But the following Tana deduces it by analogy from (the rules given in) the wilderness [Numb. x. 1-10]; for a Boraitha teaches: The words "When ye sound an alarm" [Numb. x. 5] means one Tegia and one Terua. Do you mean one of each, or do you mean that both together should constitute one? Since the Torah says [ibid. 7] "But when the congregation is to be gathered together, ye shall blow but ye shall not sound an alarm," we deduce that (in the first citation) it means one of each. But whence do we know that there should be one Teqia before the Terua. From the words [ibid. 5] "When we sound an alarm" (i. c., first a "sound," or Teqia, and then an "alarm," or Terua). And whence do we know that there should be one after the Terua? From the words [ibid. 6] "An alarm shall they sound!" R. Ishmael, the son of R. Jo'hanan b. Beroqa, says: It is not necessary (to deduce it from these passages, but from the following), in which the Torah says, "When ye sound an alarm the second time" [ibid. 6]. The words "a second time" are unnecessary, but since they are used, what do they signify? They form a general rule that on every occasion, on which "alarm" (Terua) is mentioned, a sound (Tegia) must be used with it as a second (or following) tone. Possibly all this only refers to the practices followed in the wilderness, but how do we know that they refer to New Year's Day also? We learn it by analogy from the use of the word "cornet" (sic! Terua), which is found in the three passages, [Lev. xxiii. 24] "A sabbath, a memorial of cornets;" [Numb. xxix, 1] "It is a day of blowing of cornets;" and [Lev. xxv. 9] "Thou shalt cause the cornet. . . . to sound;" and as for each Terua there are two Tegioth, we, therefore, learn that on New Year's Day there are sounded three Teruoth and six Teqioth. R. Abbahu enacted in Cæsarea that the order should be first a Tegia\* then three single staccato sounds, or Shebharim, then a Terua, and then again a Teqia. What are we to think of that? If by Terua is

<sup>\*</sup>The Teqia is a long tone produced by sounding the cornet. The Terua is long tremulous sound. The Sheearim consists of three short staccato sounds.

meant "a protracted groan" then he should have instituted the order to be a Teqia, a Terua and then a Teqia; and if it means "a short wail" then he should have instituted the order to be, a Teqia then Shebharim (three single broken sounds) and then again a Teqia? He was in doubt whether it meant one or the other (and therefore he enacted that both should be sounded).

"IF A PERSON SOUNDED A TEQIA AND PROLONGED IT EQUAL TO TWO, ETC." R. Jo'hanan says: If one heard the nine sounds at nine different hours during the day, the requirements of the law are fulfilled and we have also learnt: If one heard the nine sounds at nine different hours of the day the requirements of the law are fulfilled, and if he heard from nine men at one time, a Teqia from one and a Terua from another, etc., the law has been complied with even if he heard them intermittently, and even during the whole day or any part of the day. The Rabbis taught: (Generally) the soundings of the cornet do not obviate each other, nor do the benedictions; but on New Year's Day and the Day of Atonement they do.

"HE WHO HAS JUST FINISHED READING (THE ADDITIONAL SERVICE) AND ONLY AT THAT TIME OBTAINED A CORNET SHALL Sound on the Cornet the Three Sounds Three Times." This means, only when he did not have a cornet at the beginning (of the service); but if he had one at the beginning of the service when the sounds of the cornet are heard, they must be heard in the order of the benedictions of the day. R. Papa b. Samuel rose to recite his prayers. Said he to his attendant, When I nod to you, sound (the cornet) for me." Rabha said to him: This may only be done in the congregation. A Boraitha also teaches: When one hears these sounds, he should hear them, both in their order, and in the order of the benedictions (in the additional service of the New Year). These words only apply to a congregation, but one need hear them in the order of the benedictions only, if he is not in a congregation; and a private individual who has not sounded the cornet (or heard it sounded) can have a friend sound it for him; but a private individual who has not recited the benedictions cannot have a friend say them for him; and the duty to hear the cornet sounded is greater than that of reciting the blessings. How so? If there be two cities (to which a person may go) and in one city they are about to sound the cornet and in the other to recite the benedictions, he should go to the city in which they are about to sound the cornet; and not to that in which they are about to recite the benedictions. This is self-evident! for is not one a duty prescribed by the Torah and the other by the Rabbis? (It is not so self-evident as one might suppose); but it is needed to tell us that in the case in which one is *sure* that they have not recited the benedictions in one city, and with regard to the other he is in *doubt* (whether they have sounded the cornet or **mot**, he must nevertheless go to the place where they are about to sound the cornet.)

"Just as the Reader of the Congregation is in Duty BOUND (TO SOUND THE CORNET) SO TOO IS EACH INDIVIDUAL." A Boraitha teaches: The schoolmen said to R. Gamliel, why according to your opinion should the congregation pray? Answered he: In order to enable the Reader of the congregation to arrange his prayer. Said R. Gamliel to them: But why, according to your opinion, should the Reader pray? Answered they: In order to enable those who are not expert, to fulfill the requirements of the law. Just as he enables those who are not expert, said he, so too he causes those who are expert, to fulfill the requirements of the law. b. 'Hana said in the name of R. Jo'hanan: The sages accept the opinion of R. Gamliel; but Rabh says there is still a dispute between them; could (the same) R. Jo'hanan say this? Have we not heard that R. 'Hana of Sepphoris said in the name of R. Jo'hanan: The rule is according to R. Gamliel: from these words ("the rule is according to R. Gamliel'') we see that there must have been some that disputed with him! Says R. Na'hman b. Isaac: It is perfectly clear; by the words, "the sages accept the opinion of R. Gamliel," R. Meir is meant, and the rule arrived at through those who disputed with him (was arrived at) through other Rabbis; for a Boraitha teaches: R. Meir holds that with regard to the benedictions of New Year's Day and the Day of Atonement, the Reader can act for the congregation; but the other Rabbis say: Just as the Reader is in duty bound, so too is each individual. Why, only for these benedictions (and no others)? Shall I say it is because of the many Biblical selections used? Does not R. 'Hannanel say in the name of Rabh: As soon as one has said (the passages beginning with) the words, "And in thy law it is written," he need say no more? It is because there are many (more and longer) benedictions (than usual). We have also learnt, R. Joshua b. Levi says: Both the private individual and the congregation as soon as they say (the passages beginning) with the words, "And in thy law it is written," need say no more. R. Elazar says: A man should always first prepare himself for prayer and then pray; concerning this R. Abba says: The remarks of R. Elazar clearly apply to the benedictions of New Year's Day and the Day of Atonement, and to the various holidays, but not to the whole year. It is not so; for did not R. Judah prepare himself

(even on a week day) before his prayers and then offer them? R. Judah was an exception, for since he prayed only once in thirty days, it was like a Holiday. When Rabhin came (from Palestine) he said that R. Jacob b. Idi said in the name of R. Simon the pious: R. Gamliel did not excuse from public service any but field-laborers! What is the difference (between them and others)? They would be forced to lose their work (if they went to a synagogue) but people in a city must go (to the House of Prayer).

חיים כך כל יחיד ויחיד כו׳. תניא, אמרו לו לרבן גמליאל י לדבריך למה צבור מתפללין? אמר להם כדי להסדיר שליח צבור תפילתו. אמר להם ר"ג: לדבריכם למה ש"צ יורד לפני התיכה? אמרו לו, כדי להוציא את ינאינו בקי, אפיר להם: כישם שמוציא את שאינו בקי, כך מוציא את הבקי. ארבב"ה אר"י, מודים חכמים לר"ג. ורב אמר עדיין היא מחלוקת. ומי אמר רבי יוחנן הכי והאמר ר' חנה ציפוראה א"ר יוחנן הלכתא כרבן גמליאל, הילכתא מכלל דפליני? (לה.) אמר רב גחמן בר יצחק מאן מודים, רבי מאיר; והלכה מכלל דפליגי, רבנן. דתניא, ברכות של ר"ה ושל יה"כ שליח ציבור מוציא הרבים ידי חובתן, דברי ר"מן: וחכ"א, כשם ששליח צבור חייב, כך כל יחיד ויחיד חייב. מאי שנא הני? אילימא משום דגפישי קראי? והאמר רב חננאל אמר רב, כיון שאמר ובתורתך כתוב לאמר שוב אינו צריך? אלא משום דאוושי ברכות. איתמר, אמר רבי יהוטע בן לוי: אחד יחיד ואחד ציבור כיון שאמר ובתורתך כתוב לאמר שוב אינו צריך. א"ר אלעזר, לעולם יסריר אדם תפילתו ואח"ב יתפלל. א"ר אבא, מסתברא מילתיה דר' אלעזר בברכות של ר"ה ושל יה"ב ושל פרקים, אבל דכל השנה לא. איני, והא רב יהודה מסדר צלותיה ומצלי ? שאני רב יהודה. כיון דמתלתין יומין לתלתין יומין הוא מצלי, כפרקים דמי. כי אתא רבין א"ר יעקב בר אידי א״ר שמעון חסידא, לא פטר רבן גמליאל אלא עם שבשדות, מ״ש? משום דאניסי במלאכה, אבל בעיר לא.

הדרן עלך יום טוב וסליקא לה מסכת ראש השנה.

ר יט"י

נמי קאמר, תקיעות וברכות, דעלמא כגון תעניות אין מעלפין זו את זו אם כירך ולא תקע. כי בהירנא לך, לכימן שסיימתי הברכה. אלא בחבר עיר, חבורת צבור, אבל יהיד מברך את כולו ואח כ תוקע תשע תקיעית. דהא ודאי והא ספק, ודאי הוא לו שאם ילך אצל המברכין ימצא שם עשרה ואם ילך אצל התוקעין שמא כבר עמדו והלכו לביתם. למה צבור מתפללים, כלחש. מודים חכמים, אחר שנחלקו הזרו והודו. מאן מודים, לו בברכות של ראש השנה ויה"כ ר"מ. והלכה מכלל דפליגי, דקאמר ר' יוחנן הלכה כרבן גמליאל בהך דמשמע מכלל דעמדו במהלוקתן. רבנן, שאר ההכמים הוין מור מ. דנפישי קראי, דאיכא דמוספי ראש השנה ור"ה ומלכיות וזכרונות ושופרות, כיון שאמר ובתורתך כתוב, כלומר כיון שאמר געשה ונקריב לפניך כמצות רצונך כמו שכתבת עלינו בתורתד. אין צריך, לומר מקראות המושפין. אלא משום דאוושי, שהרי כאן תשע וארובות ומטעות דאין הכל בקיאון בהן. ושל פרקים, מועדות. מתלתין לתלתין, שהיה מחזר לתסדור כל שלשים יום. פומר היה כו", שש"ן מוציאם, אבל דעיר לא, משום דלא אניסי ויכולין לתחדר תפלתן.

הדרן עלך יום טוב וסליקא לה מסכת ראים השנה.

נגמרה מבית הדפום יום כ' ר"ח אדר תרנ"ה לפ"ק, בעזר החונן לאדם דעת. וכשם שזכינו לסדר ילגמור את הראשונה, כן יזכנו לסדר ולגמור את המסכתא האחרונה. אמן.

ת"ל (ווקרא כה) "והעברת יטופר תרועה" ומנין יטפיטוטה לאחריה? תלמוד לומר "תעבירו שופר", ואין לי אלא ביובל, בראש השנה מניין? תלמוד לומר "בחדש השביעי". (לד.) שאין ת"ל "בחדש השביעי", ומה ת"ל בחדש השביעי? שיהו כל תרועות החדש השביעי זה כזה. מנין לשלט של שלש שלש? ת"ל "והעברת שופר תרועה, שבתוו זכרוו תרועה, יום תרועה יהיה לכם". והאי תנא מייתי לה בג"ט ממדבר, דתניא (במדבר י) "ותקעתם תרועה" תקיעה בפני עצמה ותרועה בפני עצמה; אתה אומר תקיעה בפני עצמה ותרועה בפני עצמה, או אינו אלא תקיעה ותרועה אחת היא? כשהוא אומר (שם) "ובהקהיל את הקהל תתקעו ולא תריעו" הוי אומר תקיעה בפני עצמה ותרועה בפני עצמה; ומניין שפיטוטה לפניה? תלמוד לומר (שם) "ותקעתם תרועה". ומניין שפשוטה לאחריה? תלמוד לומר (שם) "תרועה יתקעו". רבי ישמעאל בנו של רבי יוהנן בן ברוקא אומר, אינו צריך: הרי הוא אומר "ותקעתם תרועה שנית", שאין ת"ל שנית, ומה ת"ל שנית? זה בנה אב, שכל מקום שנאמר תרועה תהא תקיעה שנייה לה: איז לי אלא במדבר, בר"ה מניין? ת"ל תרועה תרועה לג"ש; ושלש תרועות נאמרו בר"ה (ויקרא כג) "שבתון זכרון תרועה", (מדבר כט) "יום תרועה", (ויקרא כה) "והעברת שופר תרועה", שתי תקיעות לבל אחת ואחת, מצינו כמדין ג' תרועות ושש תקיעות נאמרו בר"ה. איתקין רבי אבהו בקסרי: תקיעה, שלש שברים, תרועה, תקיעה. מה נפשר! אי ילולי יליל לעביד תקיעה תרועה ותקיעה, ואי גנוחי גנח לעביד תקיעה שלשה שברים ותקיעה? מספקא ליה: אי גנוחי גנח, אי ילולי יליל. תקע בראשונה ומשך בשניה כשתים: א"ר יוחנן שמע (לֹד:) תשע תקיעות בתשע שעות ביום יצא. תניא נמי הבי, שמע תשע תקיעות בתשע שעות ביום יצא, מט' בני אדם כאחד תקיעה מזה ותרועה מזה יצא ואפילו בסירונין, ואפילו כל היום בולו. ת"ר, תקיעות אין מעכבות זו את זו, ברכות אין מעכבות זו את זו, תקיעות וברכוח של ר"ה ושל יה"ב מעכבות. מי שבירך ואח"ב נתמנה לו שופר תוקע ומריע ותוקע. טעמא דלא הוה ליה שופר מעיקרא, הא הוה ליה שופר מעיקרא, כי שמע להו אסדר ברכות שמע להו. רב פפא בר שמואל קם לצלויי, אמר ליה לשמעיה כי נהירנא לך, תקע לי. אמר ליה רבא, לא אמרו אלא בחבר עיר. תניא נמי הבי בשהוא שומען, שומען על הסדר ועל סדר ברכות: במה דברים אמורים בחבר עיר. אבל שלא בחבר עיר שומעו על סדר ברכות; ויחיד שלא תקע, חבירו תוקע לו; ויחיר שלא בירך, אין חבירו מברך עליו; ומצוה בתוקעין יותר מן המברכין; כיצד? שתי עיירות באחת תוקעין ובאחת מברכין, הולבין למקום שתוקעין, ואין הולד למקום שמברכין פשיטא! הא דאורייתא הא דרבנן? לא צריכא, ראע"ג דהא ודאי והא ספק. כשם ששלים צבור

9 11 200 7

גנוחי גנח, כאדם הגונח מלבו כדרך החולים שמאריכין בגניחותיהן. ילולי יליל, כאדם הבוכה ומקונן קולות קצרים סמוכין זה לזה. שאין תלמוד לומר, דהא כתב לן בכמה מקומות דיום הכפורים בחדש השביעי הוא והכא יום הכפורים כתיב. והעכרת, פשוטה משמע העברת קול אחר. תעבירו, הרי העברה תחילה ושוף ותרועה כתיבא בנתיים. שלש שלש, מנין דהנך פשוטה לפניה ולאחריה ותרוע' באמצע עבדינן תלתא זימני: למלכיות הדא ולזכרונות הדא ולשופרות הדא? ת"ל תרועה, תלתא זימני, לכל אחד פשוטה לפניה ופשוטה לאחריה. ממדבר, שתהא פשוטה לפניה ופשוט' לאחריה. בפני עצמה כו', דלא חימא הרא היא וה"ק היו תוקעין תרועה. או אינו, אלא אחת היא וה"ק היו תוקעין תרועה. כשהוא אומר תתקעו ולא תריעו מכלל דבמסעות תתקעו ותריעו קאמר ותרועה לא קרי לה תקיעה. והקעהם, והדר תרועה. שאין ת"ל שניה, שבבר אמר ותקעהם תרועה ונסע מהנה פלוני כי הדר אמר ותקעהם פשיטא דשניה הוא. תהא תקיעה שניה לה, והכי קאמר ותקעהם תקיעה תקיעה שניה להועה. מפקימה הוא. תהא תקיעה, תרועות.

ה' אלהינו ה' אחד" מלכות, דברי ר' יוסי, ר' יהודה אומר אינה מלכות, (דברים ד) "וידעת היום והשבות אל לבבד כי ה' הוא האלהים אין עוד", מלכות, דברי ר' יוסי, ר' יהודה אומר, אינה מלכות (שם) "אתה הראית לדעת כי ה' הוא האלהים איז עוד מלבדו". מלכות, דברי ר' יוםי ; רבי יהודה אומר אינה מלכות. מתני' העובר לפני התיבה בי"ט של ר"ה השני מתקיע, ובשעת החלל הראשון מקרא את החלל. גמ" מאי שנא שני מתקיע? א"ר יוחנן בשעת גזירת המלכות שנו. מתני' שופר של ר"ה אין מעבירין עליו את התחום, ואין מפקחין עליו את הגל, לא עולין באילן, ולא רוכביז ע"ג בהמה, ולא שטין על פני המים, ואין חותכין אותו בין בדבר שהוא משום שבות. בין בדבר שהוא משום לא תעשה: אבל אם רצה ליתן לתוכו מים או יין, יתן. אין מעכבין את התנוקות מלתקוע, אבל מתעסקין עמהן עד שילמדו, והמתעסק לא יצא, והשומע מן המתעסק לא יצא. גמ' מ"ט ? שופר עשה הוא, וי"ט עשה ולא תעשה, ואין עשה דוחה את לא תעיטה ועיטה. (לג.) אין מעכבין את התינוקות מלתקוע. הא ניטים מעכבין? והתניא: אין מעכבין לא את הנשים ולא את התינוקות מלתקוע בי"ט? אמר אביי, ל"ק, הא ר' יהודה, הא רבי יוסי ורבי שמעון, דאמרי נשים סומכות רשות. "ער שילמרו". אמר רבי אלעזר אפילו בשבת. תנ"ה, מתעסקין בהן ער שילמדו אפילו בשבת, ואין מעכבין התינוקות מלחקוע בשבת, ואין צריך לומר ביום טוב. עכובא הוא דלא מעכבין, הא לכתחילה לא אמריגן תקעו? לא קשיא כאן (לג:) בקטן שהגיע לחינוך, כאו בקטן שלא הגיע לחינוך. כותני סדר תקיעות שלש של שלש שלש. שיעור תקיעה כשלש תרועות, שיעור תרועה כג' יבבות. תקע בראשונה ומשך בשנייה כשתים אין בידו אלא אחת. מי שבירך ואחר כך נתמנה לו שופר, תוקע ומריע ותוקע ג' פעמים. כשם ששליח ציבור חייב, כך כל יחיד ויחיד חייב. רבן גמליאל אומר: שליח ציבור מוציא את הרבים ידי חובתן. גם׳ וחתניא שיעור תקיעה כתרועה? אמר אביי, תנא דידן קא חשיב תקיעות דכולהו בבי ותרועות דכולהו בבי; תנא ברא קא חשיב חד בבא, ותו לא. שיעור תרועה כג' יבבות. והתניא שיעור תרועה כשלשה שברים ? אמר אביי, בהא ודאי פליגי, דכתיב (במדבר כט) "יום תרועה יהיה לכם" ומתרגמינו יום יבבא יהא לכון, וכתיב באמיה דסיסרא (שונטים ה) "בעד החלון נשקפה ותיבב אם סיסרא", מר סבר גנוחי גנח, ומר סבר ילולי יליל. תנו רבנן, מניין שבשופר?

בעינן עשר, וארבע מהן תורה דקאמר ר״י משלים בתורה. מתני' מתקיע, המתפלל תפלת מוספין מתקיע, החלל, דכר״ה ליכא הלל כראמרינן בעירבין פ״ב. גמ׳ בשעת גזרת המלכות שנו, אויבים גזרו שלא יתקעו והיו אורבין להם כל שש שעות לקין תפלת שחרית לכך העבירוה לתקוע במוספין. מתני׳ את התחום, לילך חוץ לתחום לשמוע תקיעה. מים כו׳, ולא אמרינן קא מתקן מנא. גמ' תינוקות הוא דלא מעכבין, דבעי להנוכייהו. הא נשים מעכבין, דפטורות לגמרי דמ"ע שהזמן גרמא היא, וכי תקעי איכא בל תוסיף. סומכות רשות אלמא אע"ג דפטרינהו קרא ליכא איכורא וה״ה למצות עשה שהזמן גרמא. קטן שהגיע לחינוך, מתעסקין בהן שילמדו וכ״ש שאין מעבבין. מתני' שלש כו', אחת למלכיות ואחת לזכרונות ואחת לשופרות. שלש של שלש שלש, תקיעה ותרועה ותקיעה לכל אהת ואָחת. שלש יבכות, ג' קולות בעלמא כל שחוא. בראשונה, פשומה שלפני התרועה. ומשך בשנייה, תקיעה של אחר התרועה משך כשתים לצאת בה ידי שתים שהיה צריך לעשות זו פשוטה שלאחריה דמלכיות ופשוטה שלפניה דזכרונות. אין בידו אלא אהת, דפסוקי תקיעה אחת לשתים לא מפסקינן. מי שבירך, התפלל תפלת מוספין ובירך תשעה ברכות. ג' פעמים, כשביל מלכיות וכן כשביל זכרונות וכן כשביל שופרות. גמ' בכולהו בבי, והכי קאמר שיעור ג' תקיעות כג' התרועות. דחדא בבא, שיעור התקיעה כשיעור התרועה ותרוייהו הדא מילתא אמרי. שברים, ארוכים מיבבות. אמר אביי בהא ודאי פליגי, אע״ג דאוקימנא דברישא לא פליגי על כרחך כהא סיפא פליגי, דמתרגמינן, תרועה יבבא ובאימיה דסיסרא כתיב נמי האי לישנא ותיבכ.

יום מוב

הווץ הנך דכתיב בהו (תהלים קנ) "חללוהו בתקע שופר". רב יוסף אמר כנגד עשרת הדברות שנאמרו לו למשה בסיני. רבי יוחנן אמר, כנגד עשרה מאמרות שבהן נברא העולם. אם אמר שלש שלש מכולן יצא איבעיא להו, היכי קתני: שלש מן התורה, שלש מן הנביאים, ושלש מן הכתובים, דהוו תשע, ואיכא בינייהו חדא? או דילמא, אחד מן התורה, ואחד מן הנביאים, ואחד מן הכתובים, דהויין להו שלש, ואיכא בינייהו טובא? ח"ט, דתניא: אין פוחתין מעשרה מלכיות, מעשרה זכרונות, מעשרה שופרות, ואם אמר שבע מכולן, יצא, כנגד שבעה רקיעים. רבי יוחנן בן נורי אומר, הפוחת לא יפחות מטבע, ואם אמר שלש מכולן יצא, כנגד תורה נביאים וכתובים, ואמרי לה כנגד כהנים לוים וייטראלים. אמר רב הונא אמר יטמואל הלכה כרבי יוחנן בן נורי. מתני אין מזכירין מלכיות, זכרונות ושופרות של פורענות, מתחיל בתורה ומשלים בנביא; רבי יוסי אומר, אם השלים בתורה יצא (לב:) גמ' מלכיות כגון (יחזקאל כ) "חי אני נאם ה' אם לא ביד חזקה, ובזרוע נטויה ובחמה שפוכה אמלוך עליכם" ואע"ג דא"ר נחמן:כל כי האי ריתחא לירתח קב"ה עלן וליפרוקינן, כיון דבריתחא אמור אדכורי רתחא בריט שתא לא מדכרינן; זכרון כגון (תלים שה) "ויזכור כי בשר המה" וגו' שופר, כגון (הושע ה) "תקעו שופר בגבעה" וגו'. אין מזכירין זכרון של יחיד ואפילו לטובה, כגון (תהלים קו) "זכרני ה' ברצון עמך", פקדונות הרי הן כזכרונות כגון (ראשי' כא) "וה' פקד את שרה". וכגון (שמות ג) "פקוד פקדתי אתכם" ד"ר יוםי, ר' יהודה אומר, אינן כזכרונות. ולרבי יוסי נהי נמי דפקדונות הרי הן כזכרונות, וה' פקד את שרה פקדון דיחיד הוא? כיון דאתו רבים מינה כרבים דמיא. (תלים כד) "שאו שערים ראשיכם וגו׳. עד מלך הכבוד סלה" ראשונה שתים, שנייה שלש, דברי ר' יוםי, ר' יהודה אומר, ראשונה אחת, שנייה שתים (שם מו) "זמרו אלהים זמרו זמרו למלבנו זמרו כי מלך כל הארץ אלהים" שתים, דברי ר' יוםי : ר' יהודה אומר, אחת ; ושוין (שם) "במלך אלחים על גוים אלחים ישב על כסא קרשו" שהיא אחת. זכרוו שיש בו תרועה, כגון (ייקרא כג) "יטבתון זכרון תרועה מקרא קודיט", אומרה עם הזכרונות, ואומרה עם השופרות, דברי ר' יוסי; ר' יהודה אומר, אינו אומרה אלא עם הזכרונות בלבד; מלכות ישיש עמו תרועה. כגון (מדבר כג) "ה' אלהיו עמו ותרועת מלד בו". אומרה עם המלכיות ואומרה עם השופרות, דברי ר' יוסי ; ר' יהודה אומר, אינו אומרה אלא עם המלכיות בלבד. תרועה שאין עמה לא כלום, כגון (במדבר כט) "יום תרועה יהיה לכם" אומרה עם השופרות, דברי רבי יוסי; רבי יהודה אומר. אינו אומרה כל עיקר. מתחיל בתורה ומשלים בנביא, ר' יוסי אומר משלים בתורה, ואם השלים בנביא יצא. תניא נמי הכי א"ר אלעזר ברבי יוסי, ותיקין היו מיטלימין אותה בתורה. בשלמא זכרונות ושופרות איכא טובא אלא מלכיות תלת הוא דהויין (שם כֹג): "ה׳ אלהיו עמו ותרועת מלך בו" (דברים לג), "ויהי בייטורון מלך" (שמות פו), "ה' ימלוך לעולם ועד" ואנן בעינן עשר וליכא? אמר רב הונא תנא (דכרים ו) "שמע ישראל

בחדש השביעי זכרון תרועה, אני ה' אלהיכם, הוא לשון אני אדון לכם. גמ' או דילמא, האי ג' ג' אמלכיות וזכרונות ושופרות קאי. שלש למלכיות, ושלש לזברונות, ושלש לשופרות, דהוו להו אחת מן התורה ואחת מן הנכיאים ואחת מן הכתובים. גפ*וי* דרבים אתו מינה, בהחיא פקידה. שנייה שתים, מי הוא זה מלך הכבוד לאו נימניינא. זמרו למלכנו, לא קא חשים רבי יחודה דלא אמליכתיה אלא על אומה אחת, ושוין כו' דלא מגינן ישב על כפא קדשו בלשון מלכות. עם הזכרונות, תרועה לאו רשון שופרות הוא עד דמזכיר שופר בתדיא. ומשלים פנריאים, והכתובים בנתיים. בתורה, דהות לחו ארבע מן התורה שלש בתחילה ואחד בסוף,

ליבנה, (לא:) ומיבנה לאושא, ומאושא ליבנה, ומיבנה לאושא, ומאושא לשפרעם, ומשפרעם לבית שערים, ומבית שערים לצפורי, ומצפורי לטבריא, וטברי עמוקה מכולו, שנאמר (ישעיה כט) "וטפלת מארץ תדברי". רבי אלעזר אומר שש גלות, שנאמר שם כז) "בי השח יושבי מרום קריה נשנבה ישפילנה ישפילה עד ארץ יגיענה עד עפר" אמר ר' יוהנן, ומשם עתידין ליגאל שנאמר (שם לב) "התנערי מעפר קומי שבי". מתני אמר ר' יהוטע בן קרחה, ועוד זאת התקין רבן יוחנן בן זכאי, שאפילו ראש בית דין בכל מקום, שלא יהו העדים הולכין אלא למקום הוועד. גב' ההיא איתתא דאזמנוה לדינא קמיה דאמימר בנהרדעי, אול אמימר למחוזא ולא אזלה בתריה, כתב פתיחא עילווה, אמר ליה רב אשי לאמימר: והא אנן תנן אפילו ראש בית דין בכל מקום, שלא יהו העדים הולבין אלא למקום הוועד? א"ל, הני מילי לענין עדות החדש אבל הכא (משלי כב) "עבד לוה לאיט מלוה". ת"ר, אין כהנים ריטאין לעלות בסנדליהם לדובן, וזו אחד מתשע תקנות שהתקץ ריב"ו: שית דהאי פירקא וחדא דפרקא קמא, ואידך דתניא: גר שנתגייר בזמן הזה צריך שיפריש רובע לקינו. אמר רשב"א, כבר נמנה עליה רבן יוחנן וביטלה, מפני התקלה ואידך? פלוגתא דרב פפא ורנב"י: רב פפא אמר כרם רבעי, רב נחמן בר יצחק אמר לשון של זהורית. (לב.) מהני' סדר ברכות: אומר אבות וגבורות וקדושת השם, ובולל מקכיות עמהן ואינו תוקע, קדושת היום ותוקע, זכרונות ותוקע, שופרות ותוקע, ואומר עבודה והודאה וברכת כהנים. ? דברי ר' יוחנן בן נורי: אמר לו ר"ע: אם אינו חוקע למלכיות, למה הוא מזכיר אלא אומר אבות וגבורות וקדושת השם, וכולל מלכיות עם קדושת היום ותוקע, זכרונות ותוקע, יטופרות ותוקע, ואומר עבודה והודאה וברכת כהנים. גם ת"ר, מניין יטאומרים מלכיות זכרונות ויטופרות? ר"א אומר, דבתיב, (ויקרא כג) "יטבתון זכרון תרועה מקרא קוריט" יטבתון זה קדויטת היום, זכרון אלו זכרונות, תרועה אלו יטופרות, מקרא קודש קדישהו בעשיית מלאכה. אמר לו רבי עקיבא: מפני מה לא גאמר שבתון שבות שבו פתח הכתוב תחילה? אלא שבתון קדשהו בעשיית מלאכה, זכרון אלו זברונות, תרועה אלו שופרות, מקרא קודש זו קדושת היום. מניין שאומרים מלכיות? תניא רבי אומר (שם) "אני ה' אלהיכם ובחדש השביעי" זו מלכות: ר' יוסי בר יהודה אומר אינו צריך, הרי הוא אומר (במדברי) "והיו לכם לזכרון לפני אלהיכם" יטאין ת"ל אני ה' אלהיכם, ומה ת"ל? זה בנה אב לכל מקום שנאמר בו זכרונות, יהיו מלכיות עמהן. בתני' אין פוחתין מעשרה מלכיות, מעשרה זכרונות, מעשרה שופרות , רבי יוחנן בן נורי אומר, אם אמר ג' ג' מכולן יצא. גב' הני עשרה מלכיוה בנגד מי? אמר רבי בנגד עשרה הילולים שאמר דוד בספר תלים. הילולים טובא

וישבו שם. ומובנה לאושא, יבנה בימי רבן יוחנן, אושא בימי רבן גמליאל, וחזרן מאושא ליבנה. ובימי רבן שמעון בנו חזרו. בית שערים וציפורי וטבריא כולן בימי רבי הוו. וטבריא עמוקה מכולן, שפלים חיו אז מכל חמכעות שגלו. שש גרות, השח חדא ישפילנה תרי ישפילה תרת עד ארץ ארבע יגיענה חמשה עד עפר שש דמצי למימר ישפילנה עד ארץ ולעפר. מתני אלא למקום הוועד, וכנהדרין יקדשוהן בלא ראש ב ד. גמ' פתיחא, שטר שמתא. דא"כ, אם אתה מטריחן. שית דהאי פירקא, הרא האי והמש דמתני׳ התקין שיהו תווןעין ושיהא לולב ניטל שבעה ושיתא יום הנף כולו אכור ושיהו מקברין כל היום ושלא יהו עדים חולכין אלא למקום חוועד. והדא דפרקא קמא, שלא יהו מדללין אלא על גיבן ותשרי ברבד. רובע, שקל דחיינו חצי דינר והן הן דמי קן, הילכך יפריש רובע לשינו שמא יבנה בית המקרש בימינו ויקריבנו. מתנו' אבות וגבורות כו׳ וקרושת היום ותוקע כו׳. דמצות בשרש תקועות של שלש שלש, גמ׳ שהרי פתה בו הכחוב תחולה, והוא בא להזהור על המלאבה שהוא עוקר. אני ה' אלהוכם, דלעני ולגר תעזוב וסמיך לית

יום מוב

עדים מן המנחה ולמעלה, נוהנין אותו היום קודים ולפחר קודים. מיטחרב בה"מ התקין רבן יוחגן בן זכאי שיהו מקבקין עדות החדש כל היום. גמ' מה קילקול קילקלו הלוים בשיר ? א"ל ר' זירא לאהבה בריה פוק תני להו: התקינו שלא יהו מקבלין עדות החדש, אלא כדי שיהא שהות ביום להקריב תמידין ומוספין ונסכיהם, ולומר שירה ? שלא בשיבוש. (לא.) תניא רבי יהודה אומר משום ר"ע: בראשון מה הין אומרים (תהלים כד) "לה' הארץ ומלואה" על שם שקנה וחקנה ושלים בעולמו; בשני מה היו אומרים ? (שם מח) "גדול ה' ומהולל מאר" על שם שחילק מעשיו ומלך עליהן; בשלישי היו אומרים: (שם פכ) "אלהים נצב בעדת אל," על שם שגילה ארץ בחכמתו והבין תבל לעדתו; ברביעי היו אומרים: (שם צד) "אל נקמות ה׳" ע"יט שברא חמה ולבנה ועתיד ליפרע מעובדיהן; בחמישי היו אומרים: (שב פא) "הרנינו לאלהים עוונו״ על שם שברא עופות ודגים לשבח לשמו ; בששי היו אומרים : (שם צג) "ה' מלך גאות לביט" על שם שגמר מלאכתו ומלד עליהן: בשניעי היו אומרים: (שם צב) "מזמור שיר ליום השבת", ליום שכולו שבת אמר ר' נהמיה, מה ראו חכמים לחלק בין הפרקים הללו? אלא בשביעי על שם ששבת; וקמיפלני בדרב קטינא, ראמר רב קטינא שיתא אלפי שני הוי עלמי וחד חריב, שנאמר (ישעיה ב) "ונשגב יי׳ לבדו ביום ההוא", אביי אמר תרי חרוב שנאמר (הושע ו) "יחיינו מיומים". במוספי דשבתא מה היו אומרים? אמר רב ענן בר רבא אמר רב, הזי"ו לך. ואמר רב חנן בר רבא אמר רב, כדרך שהלוקים כאן כך חלוקין בבית הכנסת. במנחתא דשבתא מה היו אומרים? אמר ר' יוחנן, אז ישיר, ומי כמוך, ואז ישיר. איבעיא להו, הני כולהו בחר שבתא אמר להו, או דילמא כל שבתא ושבתא אמרי חד? תא שמע, דהניא א"ר יוסי, עד שהראשונה אומרת אחת, שנייה חוזרת שתים, שמע מינה כל שבתא ושבתא אמרי חד, שמע מינה. אמר רב יהודה בר אידי א"ר יוחנן, עשר מסעות נסעה שבינה, מקראי ובנגדן גלתה סנהדרין, מגמרא. מליטכת הגזית, לחנויות ומחנויות לירושלים, ומירושלים

קודש, בראש השנה קאי דמשחשכה לילי עשרים ותשעה נהגו כו קודש שמא יבואו עדים מחר מקדשותו ב״ד ונמצא שתלילה הזה ליל י״ט הוא וכן למדר כל היום עד המנדה, ואם באו עדים קודם חמנחת בית דין מקדשים את החדש ונורע שיפה נחגו בו קודש, ואם מן המנויה ולמעלה באו אע״פ שאין ב״ד מקבלין אותן לקדשו היום ויעברו את אלול ייקדשוהו למדר אעפ״ב גומרים אותו בקרושה ואכור במלאכה דילמא אתי לזלזולי ביה לשנה הכאה ויעשו כו מלאכה כל חיום ויאמרו אשתקד נהגנו בו קודש חנם ומן המנחה ולמעלה חזרנו ונהגנו בו חול. גמ' פוק רני לחו שנח להם בריותא זו שממנה ילמדו שאמרו שיר של חול. לה' הארץ, כל המזמור- שקנה, שמים וארין. ותקנה, תבל ליושבי בה כלומר קונה כדי להקנות שחילק מעשיו, הבדיל רקיע בין עליונים לתחתוני׳ ונתעלה וישב במרום. מה ראה ר״ע לחלק בין הפרשיות הללו, שכל ששת ימים נאמרין הפרקים חללו על שם שעפר ושל שבת על שם להכא. וקא מיפלגי בדרב קטינא, ר' גרמיח לית ליה דרב קטינא, אלא דאביי בביוכפי דשבתא, מאי שיר אמרי. הזיון ליך, פרשת שירת האזיגו הולקים אותה לששה פרקים: האזינו, זכור ימות עולם, ירכיבהו על במותי ארין, וירא ה' וינאין, לויי כעם אויב אגור, כי ידין ה' עמו. כדרך שחלוקין, פירקי רשירה הזאת כאן. כך חולקין בבית הכנכת, כך קוראין אותם ששה הקוראין בכפר תורה והז' קורא מן חשירה ולהלן. אז ישיר, שירת הים עד מי כמוכה. ומי כמוכר, עד כוף השירה. ואז ישיר, ישראל דעלי כאר. כחד שכתא אמרו להו, הלוים. או דילמא, כל פרק ופרק לשכת אהת פרק אחר. עד שהראשונה, שירת המוספין חוזרת דלילה פעם אדת. שנייה, שירת המנחה של תמיד הערבים. חוזרת שתים, דרתם שית פירקי והכא תלתא: האזינו בשבת אדת, זכור בשבת שנייה וכן כולם. עשר מכעות כו' משום דאיירי מתני בתקנות של יכנה נקט לה הכא. נסעה שכונה, להכתלק מעל ישראל מעט מעט כשחטאו. (מקראי, כלומר דרשי להו וכמבי אקראי). מלשבת הגזית להניות, חגיות עשו להם בהר תבית

יום ביוב של ראש השנה שחל להיות בשבת, במקדש היו תוקעין, אבל לא במדינה, משחרב בית המקדש התקין רבן יוחנן בן זכאי, שיהו תוקעין בכל מקום שיש בו בית דין. אמר רבי אלעזר, לא התקין רבן יוחנן בן זכאי, אלא ביבנה בלבד; אמרו לו אחד יבנה ואחד כל מקום שיש בו בית דין. ועוד זאת היתה ירושלים יתירה על יבנה, שכל עיר שהיא רואה ושומעת וקרובה ויכולה לבוא תוקעין, וביבנה לא היו תוקעין, אלא בבית דין בלבד. גמ' מנה"מ ? אמר רבא רבנן הוא דגזור ביה, כדרבה, ראמר רבה הכל חייבין בתקיעת שופר, ואין הכל בקיאין בתקיעת שופר, גזירה שמא יטלנו בידו, וילך אצל הבקי ללמוד, ויעבירנו ד' אמות בר"ה. והיינו טעמא דלולב, והיינו טעמא דמגילה. משחרב בית המקדש התקין רבן יוחנן בן זכאי כו'. תנו רבנן, פעם אחת חל ר"ה להיות בשבת, והיו כל הערים מתכנסין, אמר להם רבן יוחנן בן זכאי לבני בתירה: נתקע; אמרו לו: נדון; אמר להם: נתקע ואח״כ נדון; לאחר שתקעו אמרו לו: נדון, אמר להם: כבר נשמעת קרן ביבנה, ואין משיבין לאחר מעשה. אמרו לו אחר יבנה ואחד כל מקום שיש בו ב"ד. אמר רב הונא, (ל.) בפני בית דין, לאפוקי שלא בפני בית דין דלא? והא, כי אתא רב יצחק בר יוסף אמר, כי הוה מסיים שליחא דציבורא תקיעה ביבנה, לא שמע אינש קל אוניה מתקיעתא דיחידאי? בפני ב"ד היו תוקעין. איתמר נמי, אמר רבי אין תוקעין אלא כל זמן שב"ד יושבין. יתירה על יבנה ובו". רואה פרט ליושבת בנחל, שומעת פרט ליושבת בראש ההר, קרובה פרט ליושבת חוץ לתחום, ויכולה לבוא פרט למפסיק לה נהרא. ביתני בראשונה היה הלולב ניטל במקדש שבעה, ובמדינה יום אחד, משחרב בית המקדש התקין רבן יוחנן בן זכאי שיהא לולב ניטל במדינה שבעה זבר למקדש, ושיהא יום הנף כולו אסור. גבו' ומנלן דעבדינן זכר למקדיט? דאמר קרא (ירמיה ל) "כי אעלה ארוכה לך וממכותיך ארפאך נאם ה' כי נדחה קראו לך ציון היא דורש אין לה" מכלל דבעיא דרישה. ושיהא יום הנף כולו אסור. אמר רב נחמן בר יצחק רבן יוחנן בן זכאי (לֹ:) בשיטת רבי יהודה אמרה, ראמר (ויקרא בג) "עד עצם היום הזה" עד עצמו של יום, וקסבר עד ועד בבלל. ומי סבר לה כותיה והא מפליג פליג עליה? דתנן, משחרב בית המקדש התקין רבן יוחגן בן זכאי שיהא יום הנף כולו אסור; א"ר יהודה, והלא מן התורה הוא אסור, דכתיב עד עצם היום הזה? התם ר' יהודה הוא דקא טעי: איהו סבר רבן יוחנן בן זכאי מדרבנן קאמר, ולא היא, מדאורייתא קאמר. והא התקין קתני? מאי התקין, דריט והתקין. מתני בראשונה היו מקבלין עדות החדש כל היום, פעם אחת נשתהו העדים מלבוא ונתקלקלו הלוים בשיר, התקינו שלא יהו מקבלין אַלא עד המנחה, ואם באו

אבל לא כמדינה, לא בירושלים ולא בגבולין. אלא ביבנה, שהיתה שם סנחררין גרולה בימיו, וכן בכל מקום שגלתה כנהדרין. ועוד זאת היתה ירושלים, בעודה בבניינה יתירה בתקיעת שבת על יבנה. נמ' גזירה שמא יטלנו וכו', וכמקדש א גזור דאין איכור שבות דרבנן במקדש. והיו כל הערום, שבביבות יבנה. מהכנכים, לשם לשמוע תקועה משלוחי בית דין לפי שהיו רגילין כן בירושלים. כני בתירה, גדורי חדור חיו. נדון, אם יש לגזור אף במקום בית דין שמא ימלנו. ואין משיבין לאחר מעשה, גנאי הוא שנוציא לעז מועים על עצמינו. איתמר גמי, כרב הוכא, אין תוקעין, יחידים ביום חכיפורים ביובל, אלא בזמן שב ד יושבין במקומן והתוקעין תוקעין ככל העיר. מתני' ושיהא יום הנפת עומר כולו אבור לאכול מן הדרש, ומדאזרייתא משהאיר מזרה מותר. בשיטף ר״י אמרח, ראמר מן התורת אכור כל היום בזמן הזה דקסבר עד ועד בכ<sup>22</sup>, מדרבנן קאמר, כלומר הוא בא לגזר עליו משום החוא טעם דלעיל דשמא יבנה. דרש והתקין, דרש לחם המקרא והתקין שינהגו איסור, לפי שעד עכשיו היה היתר בדבר משקרב העומר שהעומר מתיר. מתנ" נוהגים אותו היום

"ה' אלהי אבותיכם יוסף עליכם ?" ת"ל (שם ד) "לא תוסיפו על הדבר" והא הבא, כיון דבריך ליה עברה ליה זמניה, וקתני דעבר? אמר רבא, לצאת לא בעי בוונה, לעבור בזמנו לא בעי כוונה, שלא בזמנו בעי כוונה. אמר ליה רבי זירא לשמעיה, (במ.) איכוון ותקע לי, אלמא קסבר משמיע בעי כוונה? תנאי היא, דהניא שומע שומע לעצמו, ומשמיע משמיע לפי דרבו ; א"ר יוסי, בד"א בשליח צבור, אבל ביחיד לא יצא עד שיתכון שומע ומשמיע. בתני (שמות יו) "והיה באשר ירים משה ידו וגבר ישראל" וגו' וכי ידיו של פושה עושות פולחמה או שוברות מלחמה ? אלא לומר לך: כל זמן שהיו ישראל מסתכלין כלפי מעלה ומשעבדין את לבם לאביהם שבשמים, היו מתגברים, ואם לאו היו נופלים; ביוצא בדבר אתה אומר (ממדבר כא) "עשה לך שרף ושים אותו על נס והיה כל הנשוך וראה אותו וחי" וכי נחש ממית או נחש מחיה? אלא בזמן שישראל מסתבלין כלפי מעלה ומשעבדין את לבם לאביהם שבשמים, היו מתרפאין, ואם לאו, היו נמוקים. חרש, שומה וקמן אין מוציאין את הרבים ידי חובתן. זה הכלל: כל יטאינו מחוייב בדבר, אינו מוציא את הרבים ידי חובתן: גמ' ת"ר, הכל חייבין בתקיעת שופר. כהנים ולוים וישראלים, גרים ועבדים משוהררים וטומטום ואנדרונינוס. מי שהציו עבד והציו בן חורין, טומטום אינו מוציא לא את מינו ולא את שאינו מינו. אנדרוגינוס מוציא את מינו, אבל לא את שאיני מינו. אמר מר, הכל חייבין בתקיעת שופר: כהנים לויים וישראלים. פשיטא! אי הני לא מיחייבי, מאן מיחייבי ? בהנים איצטריכא ליה, ס"ד אמינא הואיל ותנן, יטוה היובל לר"ה לתקיעה ולברכות, מאן דאיתיה במצות היובל, איתיה במצות דראש השנה, והני כהגים הואיל וליתנהו במצוה דיובל, אימא במצוה דראש השנה לא ליחייבו? קמ"ל! תני אהבה בריה דרבי זירא: כל הברכות כולן, אע"פ שיצא מוציא, חוץ מברכת הלחם וברכת היין, שאם לא יצא מוציא, ואם יצא אינו מוציא. בעי רבא, וכמ:) ברכת הלחם של מצה וברכת היין של קידוש היום מהו? כיון דחובה היא, מפיק, או דילמא, ברכה לאו חובה היא? תא שמע, דאמר רב אשי, כי הוינן בי רב פפי הוה מקדש לן, וכי הוה אתי אריסיה מדברא הוה מקדש להו. תנו רבנן, לא יפרום אדם פרוסה לאורחין, אלא אם כן אובל עמהם, אבל פורס הוא לבניו ולבני ביתו, כדי לחנבן במצות , ובהלל ובמגילה אף על פי שיצא מוציא.

### הדרן עלך ראוהו בית דין

בשמיני בכוכה, שלא לשום מצוה. ילקה, שהרי עובר משום בל תוסיף ? מצות אין עובר עליהן, בבל תוסיף אלא בזמגן כגון חמשת מינין בלולב אבל תוספת יום על ימים או שעה על שעה אין זה מוכיף. איבוון ותקע לי, תתכוין לתקוע בשמי להוציאני ידי הובתי. משמיע בעי כוונה, להוציא השומע. גמ' ועבדים משוהררין, אכל שאינן משוהררין לא. ומומטום ואנדרוגינוכ, שמא זכר הוא. מי שחציו עבד, משום צד הירות שבו. את מינו, כומכום כמותו, שמא תוקע זה נקבה וחבירו זכר - מוציא מינו, אנדרוגינוס כמותו. מי שתציו עבד כו', דלא אתי צד עבדות דמשמיע ומפיק לצד חירות דשומע. אף על פי שיצא מוציא, שהרי כל ישראל ערכין זה כזה למצות. הוין מכרכת הלחם והיין, שאינן הוכה אלא שאכור ליחנות מן העולם הזה כלא ברכה. ברכת הלחם, של אכילת מצה שמברכין לפניה המוציא. וברכת היין, שמברכין לפני קידוש. מהו, על אכילת מצה ומקדש ישראל לא תיבעי לך דדובה נינהו ומפיק, אלא ברכת המוציא וברכת היין. דאי אבשר דלא יחיב ליה לתד מינייהו למטעם ובעי ברכה מאי? כיון דרובה היא, אכילת מצה תובה עלינו וכן קידוש היום חובה עלינו. או דרמא, ברכת החנאה ואו חובה רמצוה אתיא שאף בכל ההגיוה היא נוהגת. לא יפרוד, ברכת המוציא שאינה חובה עליהם.

הדרן עלך ראוהו בית דין.

מבחוץ אם ניטתנה קולו מכמות שהיה פכול, ואם לאו כשר; נסדק לארכו פסול, לרוחבו אם נשתייר בו שיעור תקיעה כשר, ואם לאו פסול; וכמה שיעור תקיעה? פירש רשב"ג, כדי שיאחזנו בידו ויראה לכאן ולכאן; היה קולו דק או עבה או צרור כשר, שכל הקולות כשירין בשופר. שלחו ליה לאבוה דשמואל: קדחו ותקע בו יצא. פשיטא! כולהו נמי מיקדח קדחו להו! אמר רב אשי שקדחו בזכרותו, מהו דתימא מין במינו חוצין? קמ"ל! התוקע לתוך הבור או לתוך הדות. אמר רב הונא, לא שנו אלא לאותן העומדים על שפת הבור, אבל אותן העומדין בבור יצאו. (בה.) שמע מקצת תקיעה בבור, ומקצת תקיעה על שפת הבור, יצא; מקצת תקיעה קודם שיעלה עמוד השחר, ומקצת תקיעה לאחר שיעלה עמוד השחר, לא יצא. אמר ליה אביי, מאי שנא התם, דבעינא כולה תקיעה בחיובא וליכא? הכא נמי בעינא כולה תקשה בחיובא וליכא ? הכי השתא! התם לילה לאו זמן חיובא הוא כלל, הכא בור מקום חיובא הוא לאותי העומדין בבור. למימר דסבר רבה: יטמע סוף חקיעה בלא תחילת תקיעה יצא, וממילא תהילת הקיעה בלא סוף הקיעה יצא? ת"יט! תקע בראשונה ומשך בשנייה כשתים, אין בידו אלא אחת, ואמאי תסלק לה בתרתי? פסוקי תקיעתא מהדדי לא פסקינן. אמר רבא, המודר הנאה מחבירו, מותר לתקוע לו תקיעה של מצוה; המודר הנאה משופר, מותר לתקוע בו תקיעה של מצוה. ואמר רבא, המודר הנאה מחבירו, מזה עליו מי הטאת בימות הנשמים, אבל לא בימות החשה. המודר הנאה ממעין, טובל בו טבילה של מצוה, בימות הגשמים, אבל לא בימות החמה. שלחו ליה לאבוה דשמואל: כפאו ואכל מצה יצא. כפאו מאן? א"ר איטי, שכפאוהו פרסיים. אמר רבא, זאת אומרת התוקע לשיר יצא, פשיטא, היינו הך! מחו דתימא, התם אכול מצה אמר רחמנא, והא אכל, (בה:) אכל הכא (ויקרא כג) "זכרון תרועה" כתיב והאי מתעסק בעלמא הוא, קמ"ל! איתיביה, נתכוון שומע, ולא נתבוון מיטמיע, כישמית ולא נתבוון שומע לא יצא, ער ישיתבוון ישומע ומישמיע. בשלמא נתכוון משמיע ולא נתכוון שומע, כסבור המור בעלמא הוא, אלא נתכוון שומע ולא נתכוון משמיע, היכי משכחת לה, לאו בתוקע לשיר? דילמא דקא מנבח נבוחי. א"ל אביי, אלא מעתה, הייטן בשמיני בסוכה ילקה? א״ל, שאני אומר מצות אינו עובר עליהן אלא בזמנן. מתיב רב שמן בר אבא, מניין לכהן שעולה לדוכן, שלא יאמר הואיל ונתנה לי תורה ריטות לברך את ישראל אוסיף ברכה אחת משלי, כנון (דכרים א)

1 11 222 7

הכדק עד מקום הנחת פה שיעור תקיעה כשר. צרור, לשון יבש. קדהו, נעבו וקס״ד לקב הנחת פה קאמר, שקדחו בזכרותו, כשהוא מהובר בברמה עצם בולט מן הראש ונבנם לתוכו' ומוציאן אותו מתוכו, וזה לא הוציאו, אלא נקב את הזכרות. אותן העומרין בבור יצאו שהן קול חשובר לעולם שמעו. שמע מקצת התקועה כבור בו', קא כלקא דעתך והכי קאמר: היה עומד רוא בשפת הבור וחבירו תוקע בבור ויצא להוץ בהצי התקיעה, ואשמעינן הכא הבקצת נמי יוצא. קורם עמוד דשהר, לאו זמניה הוא כדאמרינן במכבת מגילה: כל היום כשר לתקיעת שופר חליף טעמא מיום תרועה יהיה לכם, יום ולא לילה. תקע בראשונה, פשוטה שלפני תרועת המלכיות. ומשך בשנייה, בפשומה של אחרית כשתים ונתכוון לצאת כה אף ידי פשומה שלפני תרועת הזכרונות שעתיד עליו לתקוע תיכף לזו. מותר לתקוע לו, טעמא דבולהו משום דמצות לאו ליהנות ניתנו. חבירו מזה עליו בימות הגשמים, שאין כאן אלא הנאת קיום המצות. אכל לא בימות החמה, ראיכא הנאת הגוף. שבפאותו פרכיים, ואע"ג שלא נתכוין לצאת ידי חוכת מצת בדיל ראשון של פכח יצא. התוקע לשיר, לשורר ולזמר כך שמעתי מפי מורי הזקן. פשיטא, דזאת אומרת כן. מהו דהימא התם אכול מצה קאמר רחמנא והא אכל, ונהנה באכילתו הלכך לאו מתעכק הוא. קא משמע לן, דאע"ג דמהעכק הוא ינא. ארא מעתה, דינאין מתכוון למנוח כמתכוין דמי. הישן

והתנן שופר של ר"ה של יעל פשוט ? הוא דאטר כי האי תנא; דתניא ר' יהודה אומר, בר"ה היו תוקעין בשל זברים בפופין, וביובלות בשל יעלים. במאי קמיפלגי? מר סבר בר"ה כמה דבייף אינייט דעתיה טפי מעלי, וביה"ב במה דפשיט אינייט דעתיה טפי מעלי, ומר סבר בראש השנה כמה דפשים איניש דעתיה טפי מעלי, ובתעניות כמה דכייף איניש דעתיה טפי מעלי. (בז.) ופיו מצופה זהב. יהתניא ציפהו זהב במקום הנחת פיו פסול, שלא במקום הנחת פיז כשר? אמר אביי, כי תנן נמי מתניתין שלא במקום הנחת פה תנן. ושתי חצוצרות מן הצדדים. ותרי קלי מי משתמעי ? לכך מאריך בשופר, לידע שמצות היום בשופר. ובתעניות של זכרים כפופין ופיו מצופה כסף. מאי שנא התם דוהב, ומ"ש הכא דכסף ? כל כינופיא דכסף הוא, דכתיב (במדבר י) "עשה לך שתי חצוצרות כסף". רב פפא בר שמואל סבר למיעבד עובדא במתניתין, אמר ליה רבא: לא אמרו אלא במקדש. תניא נמי הכי. במה דברים אמורים במקדש, אבל בגבולין, מקום שיש חצוצרות אין שופר, מקום שיש שופר אין הצוצרות. וכן הנהיג רבי חלפתא בציפורי, ורבי חנניא בן תרדיון בככני ; וכשבא דבר אצל חכמים אמרו: לא היו נוהגין כן אלא בשערי מזרח ובהר הבית בלבד. אמר רבא ואיתימא ריב"ל מאי קרא? דבתיב (תחלים צח) "בחצוצרות וקול שופר הריעו לפני המלד ה"י, לפני המלך ה' הוא דבעינן חצוצרות וקול יטופר, אבל בעלמא לא. יטוה היובל לר"ה לתקיעה ולברכות כו". א"ר שמואל בר יצחק כמאן מצלינן האידנא: זה היום תחילת מעשיך זכרון ליום ראשון? כר' אליעזר, דאמר בתשרי נברא הטולם. מתיב רב טינא: שוה יובל לר"ה לתקיעה ולברכות, והא איכא זה היום תחילת מעשיך זכרון ליום ראשון, דבר"ה איתא וביובל ליתא? כי קתני אישארא ביתני שופר שנסדק ודבקו פסול. דיבק שברי שופרות פסול; (בז:) ניקב וסתמו אם מעכב את התקיעה פסול, ואם לאו כשר. התוקע לחוך הדות, או לתוך הפיטם, אם קור שופר שמע יצא, ואם קול הברה שמע לא יצא; וכן מי שהיה עובר אחורי בית הכנסת, או שהיה ביתו סמוך לבית הבנסת, ושמע קול שופר, או קול מגילה אם כיון כבו יצא, ואם לאו לא יצא, אע"פ שזה שמע וזה שמע: זה כיון לבו, וזה לא כיון לבו. גמ' ת"ר, ארוך וקצרו כשר, גרדו והעמידו על גלדו כשר; ציפהו זהב מבפנים פסול, מבחוין, אם נשתנה קולו מכמות שהיה פסול, וא"ל כשר; ניקב וכתמו אם נעכב את התקיעה פסול, וא"ל כשר; נתן שופר בתוך שופר, אם קול פנימי שמעיצא, ואם קול חיצון שמע לא יצא. דיבק שברי שופרות פסול. ת"ר, הוסיף עליו ב"ט, בין בפינו בין שלא במינו פסול; ניקב וסתמו בין במינו ובין שלא במינו פסול; רבי נהן אומר, במינו כשר שלא במינו פסול. אר"י, והוא שנפחת רובו, מכלל דבמינו אע"פ שנפחת רובו כשר; ציפחו זהב מבפנים פסול,

ריש"ו

כפשוטין. ולברכות, דבעי למימר תשעה ברכות ביום הכיפורים של יובל. גמ' ושל כל השנה, של תעניות. במאי קא מיפלגי, תנא קמא ור' יהודה. כמה דבייף איניש, בתפלתו פניו כבושין לארין טפי עדוף. כמה דפשים טפי עדיף, הילכך בראש השנה בפשוטין דיתפלה היא ודיום הכפורים נמי משום רשוייה בגזירה שות ובתענית דלכינופיא לא איכפת לן ועבדינן כפופין להכירא. במקום הנחת פה פסול, שהתקיעה בזהב ולא בשופר. לכד מאריד בשופר, תירוצא הוא. למיעבד עובדא, בחצוצרות ושופר. מקום שיש שופר, כגון רות ויוכל. מקום שיש חצוצרות, כגון תעניות. חנחיג, כמשנתינו שופר וחצוצרות. ובהר הבית, חדא מילתא היא בשערי מזרח בהר הבית, וי"א בשערי מזרח בעזרת נשים. כותני' ודבקו, ברבק. פכול דהוח ליה בשני שופרות, על גלרו, גלר דק. פכול, שהתקועה בזהב. לא יצא, דאיכא מחיצות, הנכימי מבסדת התקיעה. במינו כשר, אם אינו מעבב את התקיעה. נסדק, כולו, וכן נסדק לרחכו, כל רדכו להקיפו. אם נשתייר בו, כון מקום

מקודש מקודש. ראוהו שלשה והן ב"ד, יעמדו השנים ויושיבו מחביריהם אצל היחיד ועידו בפניהם וואמרו מקודש מקודש, שאין היחיד נאמן ע"י עצמו. גמ' ראוהו ב"ד יעמדו שנים ויעידו בפניהם: ואמאי, לא תהא שמיעה גדולה מראייה? א"ר זירא, בנון שראוהו בלילה. ראוהו שלשה והן בית דין יעמדו שנים ויושיבו מחביריהם אצל היחיד. אמאי הבא גמי נימא לא תהא שמיעה גדולה מראייה? וכי תימא ה"נ כגון ש-אוהו בלילה, היינו הך? סיפא איצטריכא ליה, דאין היחיד נאמן על ידי עצמו, דסלקא דעתך אמינא הואיל ותנן דיני ממונות בשלשה. ואם היה מומחה לרבים דן אפילו ביחיד, הכא נמי ניקדשיה ביחידי? קא משמע לן! ואימא הבי נמי? אין לך מומחה לֶרבִים בישראל יותר ממשה רבינו, וקאמר לִיה הקב״ה עד דאיכא אהרן בהדך, דבתים (שמות ים) "ויאמר ה׳ אל מישה ואל אהרן בארין מצרים לאמר החדש הזה לבם". למימרא דעד נעשה דיין? לימא מתני' דלא כר"ע, דתניא, סנהדרין שראו אחר שהרג את הנפש (בו.) מקצתן נעשו עדים, ומקצתן נעשו דיינין, דברי רבי טרפון; רבי עקיבא אומר, כולן נעשין עדים, ואין עד נעשה דיין? אפילו תימא רבי עקיבא, עד באן לא קאמר רבי עקיבא התם, אלא בדיני נפשות, דרחמנא אמר (מרבר לה) "ויטפטו העדה והצילו העדה" וכיון דחזיוה דקטל נפיטא, לא מצי חזו ליה זכותא, אבל חכא, אפילו רבי עקיבא מודה. מתני כל הישופרות כישרים חוין משל פרה, מפני ישהוא קרן. אמר רבי יוםי, והלא כל הישופרות נקראו קרן! ישנאמר (יהושע ו) "בחישוך בקרן היובל". מאי משמע דהאי יובלא לישנא דדכרא הוא? דתניא, אמר ר' עקיבא, כשחלכתי לערביא היו קורין לדכרא, יובלא. (בו:) לא הוו ידעי רבנן מאי (משלי ד) "סלסלה ותרוממך" יומא חד שמעוה לאמתא דבי רבי, דהוות אמרה לההוא גברא, דהוח קא מהפך בשעריה, "אמרה ליה עד מתי אתה מסיסל בשערך? לא הוו ידעו רבנן מאי (תלים נה) "השלך על ה' יהבך". אמר רבה בר בר חנה, יומא חד הוה אזלינא בחדי ההוא טייעא, הוה דרינא טונא, ואמר לי שקול יהביך ושדי אנמלאי. מתני שופר של ראש השנה של יעל פשום, ופיו מצופה זהב, ושני חצוצרות מן הצדרין, שופר מאריך וחצוצרות מקצרות, שמצות היום בשופר ; ובתעניות בשל זכרים כפופין, ופיהן מצופה כסף. ושתי חצוצרות באמצע, שופר מקצר וחצוצרות מאריכות. ישוה היובל לר״ה לתקיעה ולברכות, ר״י אומר בר״ה תוקעין ביטל זכרים, וביובלות ביטל יעלים. גמ' אמר ר' לוי מצוה של ר"ה ושל יה"ב בכפופין, ושל כל השנה בפשומין.

ריט"י

ונחקרו העדים, אי גמי נחקרו העדים. ראוהו כ״ד בלבד, שאין מי שיעיד אלא-הם, ולאו ארישא קאי בכמוך לחשיכה, אלא שהיה שהות לקרש. יעמדו שנים ויעידו בפניהם, ואעשפ שכולן ראוהו. ויינידו בפניהם, השנים. שאין היחיר נאמן, לומר מקודש בפני עצמו, לכך צריך להושיב מהביריהן אצלו. גמ' ואמאי, יעמדו שנים ויעידו הלא ראוהו כולן יעדשוהו בראייתם. שראוהו בלילה, חילבך למחר אי לאו שמיעת על מה יקרשו. למימרא דעד נעשה דיין, מי שראוי להיות עד בדבר נעשה דיין, ואלו כולן ראויים להיות עדים שהרי כולם ראוהו. מקצתן נעשין עדים, ויעידו בפני חביריהם. ומקצתן נעשין דיינים, אבל המעידים לא ישבו וידונו עמהם, ונבי עדות החדש גופה כמי לא אכשרנא במתני' להיות העדים נעשים דיינים, דא כ למה לי יושיבו מחבריתם? יעידו בפני יהיד ואחר כך ישבו הם עמו ויקרשו. כולן ערים הם, ראוים להעיד. וחצילו העדה, יהפכו בזבותו. מתנ" שהוא קרן, אינו קרוי שופר וגבי יה כ שופר כתיב. בקרן היובל, ויובל דיכרא הוא. ופיו מצופה זהכ, בשל מקדש קאמר. שופר מאריך, לאחר שהצוצרות פוסקין תקיעתן, נשמע קור חשופר. ובתעניות, דאמריגן בתעניות תקעו הכהנים תקעו. כשל זכרים, אילים שנתמן כפופין. ושתי הצוצרות באמצע, שני שופרות ר'תן א' מכאן ואחד מכאן ותן באמצע. שמצות חיום בהצוצרות, הלכנופיא בעלמא נינהו וכל כנופיא בהצוצרות דכתים והיה לך למקרא הערה. לתקיעה

שחל יוה"כ להיות בחשבונו. עמד רבן נמליאל ונשקו על ראשו, אמר לו: בוא בשלום רבי ותלמידי, רבי בחכמה, ותלמידי שקבלת את דברי. גב' תניא אמר להם רבן גמליאל לחכמים: כך מקובלני מבית אבי אבא, פעמים שבא בארוכה ופעמים שבא בקצרה. רבי חייא חזייא לסיהרא דהוה קאי בצפרא דעשרים ותשעה, שקל קלא פתק ביה, אמר, לאורתא בעינן לקדושי בך, ואת קיימת הכא ? זיל איכסי! אמר ליה רבי לרבי חייא, זיל לעין טב וקרשיה לירחא, ושלח כי סימנא: דוד מלך ישראל חי וקים. תנו רבנן, פעם אחת נתקשרו שמים בעבים ונראית דמות לבנה בעשרים ותשעה לחדש, כסבורים העם לומר ר"ה, ובקיטו בית דין לקדיטו, אמר להם ר"ג: כך מקובלני מבית אבי אבא: אין חדושה של לבנה פחותה מעשרים ותשעה יום ומחצה ושני שלישי שעה וע"ג חלקים, ואותו היום מתה אמו של בן זוא והספידה ר"ג הספר גדול, לא מפני שראויה לכך, אלא כדי שידעו העם שלא קידשו בית דין את החדש. בא לו אצל ר' רוסא בן הורכינס כו'. ת"ר, למה לא נתפרשו שמותם של זקנים הללו ? שלא יאמר אדם: פלוני כמשה ואהרן? פלוני כנדב ואביהוא? פלוני כאלדד ומידד? ואמר (שמואל א יב) "ויאמר שמואל אל העם ה' אשר עשה את משה ואת אהרן", ואו ירובעל, זה את ירובעל ואת בדן ואת יפתח ואת שמואל" ירובעל, זה האומר (שם) "וישלח ה' את ירובעל ואת בדן ואת יפתח ואת שמואל" גדעון, ולמה נקרא שמו ירובעל? שעשה מריבה עם הבעל, בדן זה שמשון, ולמה נקרא שמו בדן? דאתי מדן, יפתח כמשמעו, (בה:) ואומר (תֹים צב) "משה ואהרן בכהניו ושמואל בקוראי שמו", שקל הכתוב שלשה קלי עולם כשלשה חמורי עולם לומר לד, ירובעל בדורו כמשה בדורו, בדן בדורו כאהרן בדורו, יפתח בדורו כשמואל בדורו; ללמדך יטאפילו קל שבקלין ונתמנה פרנס על הצבור הרי הוא כאביר שבאביריכ, ואומר (דברים יו) "ובאת אל הכהנים הלוים ואל השופט אשר יהיה בימים ההם", וכי תעלה על דעתך שאדם הולך אצל הדיין שלא היה בימיו? הא אין לך לילך אלא אצל שופט שבימיו, ואומר (קהלת ז) "אל תאמר מה היו שהימים הראשונים היו טובים מאלה". נטל מקלו ומעותיו בידו. ת"ר, אמר לו: אשרי הדור שהגדולים נשמעים לקטנים ומתוך זה נויטאים הקטנים ק"ו בעצטן.

# הדרן עלך אם איגן מכירין

ראוהו בית דין וכל ישראל, נחקרו העדים ולא הספיקו לומר מקודים, עד שחשיכה, הרי זה מעובר. ראוהו ב"ד בלבד, יעמדו שנים ויעידו בפניהם ויאמרו:

רואה אני את דבריך, לעבר את החדש. הלך ומצאו, הלך ומצאו ר"ע לרכי יהושע מיניר על שהנשיא גזר עליו לחלל יוה״כ. אשר תקראו, בקריאת בית דין תלאו הכתוב. בא לו, רבי יהושע אצל רבי דוסא, גמ' חזיא לסיחרא, ישנה. שקל קלא, פיכת רגבים. לאורתא בעינן לקרושיך, צריכין אלו לעשות הלילה יושט של רשה להכר את אלול. ואת קיימת הכא, ואם תהא ניאית ערבית שוב לא יקדשו את החדש למחר. זיל לעין טב וקדשיה. מורי פירש שגזרו שמד במקומו שלא יקדשו את החדש. דוד מלך ישראל, נמשל כלבנה שגאמר בו ככאו כשמש נגדי כירח יכון לעולם. שידעו שלא קדשו ב״ד את החדש, שאין מכפידין ביו"ם, שלא יאמר אדם, על ב״ד שבימיו ובי פּלוני ופלוני כמשה ואהרן שאשמע לו? עכשיו שלא נחפרשו אומר לו אם אינו כמשה ואהרן, הרי הוא כאחד משאר זקנים שאיכך יורע מי הם. איבר עשה את משה ואת אהרן, שמואל הנביא אמר לישראל הקב"ה עינה לכם נכים ע"י ששה זקנים הלדו: משה ואהרן ירובעל ובדן ויפתח ושמואל. ושמואל בקוראי שמו, הרי ששקל הכתוב שמואל עם משה ואהרן, וכבתובים הראשונים כתים ירובעל בדן ויפתח עם משת ואחרן ושמואל שלשה קלים עם שלשה חמורים. הא אין לך לילך כו', הרי לימדך הכתוב כאן, שאין לך לבקש אלא שופט שהיה בימיך.

אמר רבי, אמר קרא (ויקרא כג) "וידבר משה את מועדי הי" מכאן שראש ב"ד אומר מקודש. וכל העם עונץ אחריו מקודש מקודש. מנלן? אמר רב פפא, אחר קרא (שם) "אלד הם מועדי" הם "אישר תקראו אותם", קרי ביה אתם. ר"נ בר יצחק אמר (שם) "אלד הם מועדי" הם יאמרו מועדי. מקודש מקודש תרי זימני למה לי? דכתיב "מקרא קודש". ר"א בר צדוק אומר אם לא נראה בזמנו אין מקדשין אותו. תניא לימו א מר, בזמנו אין מקדשון אותו, שלא בזמנו מקדשון אותו; רבי אלעזר אומר, בין כך ובין כך אין מקדשין אותו, שנאמר (שם כה) "וקדשתם את שנת החמשים" שנים אתה מקדש ואי אתה מקדש חדשים. א"ר יהודה אמר שמואל, הלכה כרבי אלעזר בר צדוק. אמר אביי, אף אנן נמי תנינא: ראוהו ב"ד וכל ישראל, נחקרו העדים ולא הכפיקו לומר מקודש עד שחשיבה, הרי זה מעובר; מעובר אין, מקודש לא? מעובר אצטריכא ליה, ס"ד אמינא הואיל וראוהו ב"ד וכל ישראל, איפרסמא ולא ליעברוה, קמ"ל. בתני' דמות צורות לבנה היו לו לר"ג בטבלא ובכותל בעלייתו, שבהן מראה את ההדיוניות ואומר: חכזה ראית, או כזה? גב' ומי שרי ? (כד:) והתניא "לא תעשון אתי" לא תעשון כדמות שמשי המשמשין לפני, כגין חמה ולבנה, כוכבי וכזלות? ישאני ו"ג. דאהרים עשו לו. והא ר"י האחרים עשו לו וא"ל שמואל לר"י: שיננא, סמי עיניה דדין? התם חותמו בולם הוה ומשום חשרא. ומי חיישינן לחשרא? והא ההוא בי כנישתא דשף ויתיב בנהרדעא דהוה ביה אנדרטא, והוה עיילי רב ושמואל ואבוה דשמואל ולוי ומצלו התם ולא חיישי לחשרא? רבים שאני. והא ר"ג יחיד הוה? כיון דנשיא הוא שכיחי רבים גביה. ואבע"א להתלמד עבד, וכתיב (דברים יה) "לא תלמד לעשוח", אבל אתה למד להבין ולהורות. מתני שעשה שבאו שנים ואמרו: ראינוהו שחרית במזרח (בה.) וערבית במערב, א״ר יוחנן בן נורי. עדי שקר הם, כשבאו ליבנה קיבלן רבן גמליאל; ועוד באן שנים ואמרו: ראינוהו בזמנו ובליל עיבורו לא נראה, וקיבלן ר"ג. א"ר דוכא בן הורכינם עדי שקר ה: היאף מעידין על האשה שילדה. ולמחר בריסה בין שיניה? אמר לו ר' יהושע: רואה אני את דבריף. שלח לו ר' גמליאל: נוזרני עליף שתבא אצלי במקלד ובמעותיך ביה"ב ינחל להיות בחשבונה. הלד ומצאו רבי עקיבא מיצר. אמר לי, יש לי ללמוד שכל מה שעשה ר"ג עשוי, שנאמר (ויקרא כג) "אלה מועדי ה" מקראי קודט אשר תקראו אתם" בין בזמנן בין שלא בזמנן, אין לי מועדות אלא אלו. בא לו אצל ר' דוסא בן הורכינס, אמר לו: אם באין אנו לדון אחר בית דינו של רבן גמליאל, צריכין אנו לדון אחר כל בית דין ובית דין יטעטד מיטות משה ועד עכשיו, שנאמר (שמות כד) "ויעל משה ואהרן גדב ואביהוא ושבעים מזקני ישראל" ולמה לא נתפרשו שמותן של זקנים? אלא ללמד שכל שלשה ושלשה שעמדו בית דין על ישראל הרי הוא כבית דינו של משה. נטל מקלו ומעותיו בידו והלף ליבנה אצל ר"ג ביום

ריט"ר

מדעתינו, כדי להעיד עלינ. כוביתא עיבא, עגור של עב לכן. מקראי קדש, תרי זימני משמע. בזמנו אין מקדשין אותו, שאינו צריך היזוק. מעובר אין, דמשמע משחשיכה נתעבר. ומקורש לא, קתני הרי זה מתקדש למחר. א"טריכא ליה, כרומר לעולם למהר כעי קידוש, והא דלא תנייה משום דאצמריכא לאשמועינן מעובר, וכזמנו ראוהו, כד"א לא ליעכרוה, ואי תנא הרי זה מתקדש למדר הוה אמינא לעולם מיומא קמא מתקנינן מועדות ה. דשף ויתיב בנדרדעא, מקום הוא, ויש פותרין שחרכ והזר ונכנה. אגדרטא, צלם דמות המלך. והא ר"ג יחיד הוה, וניחוש כמי להשדא, מתני ראינוהו שהרית במזרח, את הישנה. וערבית במערב, את החדשה. עדי שקר הם, דקיימא לן עשרים וארבעה שעי מכסי סיהרא. ראינוהו בזמנו, ביום שלשים. ולא שלשום, שרוו מצרן בד והעם שתהא מגולה ויראוה מאחר שהעדים ראוה ביום, לא נראה להם.

בלתין, מאי בית בלתין? אמר רב (בג:) זו בירם. מאי גולה? אמר רב יוסף, זו פומבדיתא. מאי כמדורת האיט? תנא כל אחד ואחד נוטל אבוקה בידו ועולה לראיט גנו. מתני חצר גדולה היתה בירושלים ובית יעוק היתה נקראת, ולשם כל העדים מתכנסין. וב"ד בודקין אותם שם וכעודות גדולות עושין להם, בשביל שיהו רגיליו לבא. בראשונה לא היו זוין משם כל היום, התקין רכן נמליאל הזקן, שיהו מהלכין אלפים אמה לכל רוח; ולא אלו בלבד, אלא אף חכמה הבאה ליילד, והבא להציל מן הדליקה, מן הניים, ומן הנהר, ומן המפולת, הרי אלו כאנשי העיר, ויים להם אלפים לכל רוח. כיצד בודקין את העדים ? זוג שבא ראשון, בודקין אותן ראשון, ומכניסין את הגדול שבהן ואומרין. לו: אמור, כיצד ראית את הלבנה, לפני החמה, או לאחר החמה? לצפינה, או לדרוטה? כמה היה גבוה? ולאין היה נוטה? וכמה היה רחב? אם אמר לפני החמה, לא אמר כלום. ואח"ב היו מכניסין את השני ובודקין אותו, אם נמצאו דבריהם מכוונים, עדותן קיימת, ושאר כל הזונות שואלין אותן ראשי דברים, לא שהיו צריכים להם, אלא כדי שלא יצאו בפחי נפש, בשביל שיהו רגילים לבוא: גם' היינו לפני החמה, היינו לצפונה ? היינו לאחר החמה, היינו דרומה ? אמר אביי, פגימתה לפני החמה, או לאחר החמה, אם אמר לפני החמה, לא אמר כלום, דא"ר יוחנן, מאי דכתיב (איוב בה) "המיטל ופחד עמו עושה שלום במרומיו", מעולם לא ראתה חמה פנימתה של לבנה, ולא פנימתה של קשת. (בד.) כמה היה גבוה ולאין היה נוטה כו׳. תנא חדא: לצפונה דבריו קיימין, לדרומה לא אמר כלום, והתניא איפכא: לדרומה דבריו קיימין, לצפונה לא אמר כלום? לא קשיא, כאן בימות החמה, כאן בימות הניטמים. ת"ר, אחד אומר גבוה ב' מרדעות, ואחד אומר ג', עדותן בטילה, אבל מצטרפין לעדות אחרת. ת"ר, ראינוהו במים, ראינוהו בעינשית, ראינוהו בעבים, אין מעידין עליו; חציו במים חציו ברקיע, חציו בעבים, אין מעידין עליו, כל הכי חזו לה ואזלי? אמר אביי ה"ק: ראינוהו מאלינו ושבנו לראותו מדעתינו ולא ראינוהו, אין מעידין עליו, מ"ט? אומר כוביתא דעיבא בעלמא הוא דחזי. בתני ראש ב"ד אומר מקורש, וכל העם עונין אחריו מקודש מקורש. בין שנראה בזמנו, בין שלא נראה בזמנו מקדשין אותו. ר"א בר צדוק אומר, אם לא נראה בזמנו אין מקדשין אותו. שכבר קידשוהו שמים. גמ' מנהני מילי? א"ר חייא בר גמדא א"ר יוסי בן שאול

ר״ה אבל כי עבדינן משואות אחמר לאור יום ל׳ ידעי שביום ל׳ נקבע ויעשו מלאכה למהר. אדרא, כך שם האיין, לא נקיתי, לא אנקם מדמם של ישראל. מתני׳ כל תעדים מתכנכין, ביום השבת שחללותו לבוא ולהעיד. לא היו זזין משם, לפי שיצאו חוין לתחום אין לו אלא ד' אמות. ומן הנהר, שהוא גדל פתאום ושוטף את בני תעיר ואת הילדים. לפני החמה, החמה הולכת לעולם ממזרח לדרום ומדרום למערב וממערב לצפון, והלבנה אינה נראית ביום שלשים לעולם אלא כמוך לשקיעת החמה, שמתוך שהיא דקה וקטנה אינה נראית בעוד שהחמה בגבורתה: מדלא קתני לבוזרחה או למערכה שמע מינה אין נראית להם בדרום וקא כ״ד שהיו שואלין את העדים: אם ראוה מהלכת לפני החמת, או לאחריה ? לצפונה של המה ראיתם אותה, או לדרומח של המה? כמה היה גבוה, מן הארין, לפּי ראיית עיניכם. לאין היה נוכה, ראשי הפגימה לאיזה צד נוטין: לצד צפון, או לצד דרום? גמ היינו לפני החמה היינו לצפונה. הא דדא מילתא היא כדפרישית לעיל. פגימתה לפני הרמה, פונה לצד החמח או לצד אחר, ועלה קתני כיפא אם אמר לפני החמה לא אמר כלום, דמעולם לא ראתה חמה פגימתה של לבנה. בימות הגשמים נמצאת לבנה בצפון, וכימות החמה נמצאת בדרום. אבל מצטרפין לעדות אחרת, אחד מהן מצטרף עם עד אחר שיאמר כמותו, ראינוחו במים, תוך נהר או מטיין ראינו דמותה של לבנה. בעבים, יום המעונן היה, וראינוה מאירה דרך עוביו של עב. כל הכי חזי ואזלי, וכי לעולם הם צריכים לראותו?

שלהם העיד עדותו ויצא, שלנו אמרו לו: אמור, כיצד ראית את הלבנה? אמר להם ייולה הייתי במעלה אדומים, ויאיתיו שהוא רבוין בין ב' כלעים, ראשו דומה לענל. אזניו דומין לגדי, קרניו דומות לצבי, וזנבו מונחת לו בין ירכותיו, והיצעתי בו ונרתעתי ונפלתי לאחורי, ואם אין אתם מאמינים לי, הרי מאתים זוז צרורין לי בסדיני. אמרו לו מי הזקיקה לכך? אמר להם, שמעתי שבקשו בייתוסים להטעות את חכמים, אמרתי אלך אני ואודיע להם, שמא יבואו בני אדם שאינם מהוגנין ויטעו את החכמים. אמרו לו מאתים זון נתונין לך במתנה, והשוכרך ימתח על העמוד. באותה שעה התקינו שלא יהו מקבקין אלא מן המכירין. מתני בראשונה היו משיאין משואותי משקלקלו הכותים התקינו שיהו שלוחין יוצאין. ביצד היו משואין משואות? מביאין כלונסאות של ארז ארוכין, וקנים ועצי שמן ונעורת של פשתן, וכורך במשיחה ועולה לראש ההר, והצית בהן את האור, ומוליף ומביא ומעלה ומוריד עד שהוא רואה את חבירו שהוא עושה כן בראש ההר השני, וכן בראש ההר השלישי. ומאין היו משיאין משואות? מהר המשחה לסרטבא, ומכרטבא לגרופינא, ומגרופינא לחווון, ומחוורן לבית בלתין, ומבית בלתין לא זזו משם, אלא מוליף ומביא, ומעלה ומוריד, עד שהיה רואה כל הגורה לפניו במדורת האש. גב' ת״ר, אין משיאין משואות אלא על ההרש שנראה בזמנו לקדשון ואימתי משיאין? לאור עיבורו. למיטרא דאחכר עבדינן אמלא לא עבדינן ? (בג.) וליעביד אמלא ולא ליעביד אחסר כלל ? אניר אביי מינום ביטול מלאכה לעם שני ימים. ביצד היו משיאין משואות מביאין בלוגוכות וכוף אמר ב יהודה, ד' מיני ארזים הן: ארז, קתרום, עין שמן, וברוש; קתרום, אמר רב, אדרא. א"ר יוחנז, כל שיטה ושיטה שנטלו אומות מירושלים עתיד הקב"ה להחזירן לה, שנאמר וישעיה מה) "אחן במדבר ארז שיטה", ואין במדבר אלא ירושלים, שנאמר (שם כד) "ציון מדבר היתה" וגו, ואמר רבי יוחנן, כל הלומד תורה ומלמדה במקום שאין תלמיד הכם, דומה להדם במדבר, דחביב; וא"ר יוחגן, אוי להם לרומאים שאין להם תקנה, שנאמר (שם כ) "תהת הנחשת אביא זהב ותחת הברזל אביא כסף ותהת העצים נהשת ותחת האבנים ברזל", תחת רבי עקיבא וחביויו כיאי כביאין? ועליהם הוא אומר (יואל ד) "ונקיתי דמם לא נקיתי". ומאין היו משיאין משואות כו' ומבית

יש"י

אחר בשבת, רפי שהן דורשין ממחרת השבת יניפנו, ממחרת שבת בראשית כמשמעו. אחד משלנו, ולא הבירוהו. מאתים זוז נתונים לך במתנה, ותהא רשאי לעכבן ואעפיי שלא השלמת תנאי שלך לים המוכרך דיש רשות לב ד לקנום ממון, ולעשותו הפקר. ימתה על העמוד, למלקות, בראשונה רנו משיאין משואות, לאחר שקדשו החדש ולא היו צריכין לשכור שלוחים לשלוח לגולה להודיע, כי המשואות מודיעים אותן. משקלקלו הכותים, והשיאו גם הם משואות שלא בזמן החדש להמעות ישראל ופ ד לא היו משיאין משואות אלא בחדש שנתקדש ביום ל' כדאמרי' בפירקין, וכשלא היו משיאין לערכ של יום ל' הכל יורעין שההדש מעוכר, ופעם אהת עיברו ב"ר את ההדש ולא השיאו משואות לערב ל', והכותים השיאום בהרים שלהם והטעו את בני הגולה לעשותו הכר. ארוכים, כדי שיראו למרחוק. וקנים ועצי שמן ונעורת של פשתן כל אלו מרבים שלחבת. ובורכן במשיחה, קושרם בדום של משיחת בראשי הכלונכיוי. ומאין היו משיאין משואות, מה שם ההרים? מהר רמשחה, מתחירון, הוא הר הזיתים שלפני ירושלים עד שרואין כן בהר כרטבא. להוורן וכו' את הגולה, כני כבל אנשי פומבריתא, והמה מודיעין לכל בני מדינת בכל. גמי לקדשו, להודיען שמתקדש. לאור עובורו, לערב יום שלשים נגחי ל-א, יום שלשים קרוי יום עיבורו. וליעביד אנולא, ילא אחשר, וכי מקלע ר ח חפר בערב שכת ולא עברינן מירע ידעי דחכר הוא, דכל רדשים חכרין לא עבדינן וראי נמי לא עבוד. אמר אביי משום ביטול מלאכה כו', אין לך ר״ה שאין מתבטלין בני הגולה ממלאכה שני ימים: יום ל' שמא היום ר"ה, ויום ל"א שמא עוברו את החדש והיום

מארבעים זוג ועיכבן ר"ע כו'. תניא א"ר יהודה, ח"ו ישר"ע עיכבן, אלא שזפר ואינה של גדר עיכבן, ושלח רבן נמליאל והורידוהו מגדולתו. בתני' אב ובנו שראו את החרש ילכו, לא שמצטרפין זה עם זה, אלא שאם יפסל אחד מהן, יצטרף הישני עם אחר. ר"ש אומר, אב ובנו וכל הקרובין כשרין לעדות החדש. א"ר יוםי, מעשה בטוביה הרופא, שראה את החדש בירושלים הוא ובנו ועבדו משוחרר, וקבלו הכהנים אותו ואת בנו, ופסלו את עבדו, וכשבאו לפני ב"ד קבלו אותו ואת עבדו, ופסלו את בנו. ונשלו את לוי, מאי טעמא דר"ש? דכתיב (שמות יב) "וואמר ה' אל משה ואל אהרן בארין מצרים לאמר החדש הזה לכם" עדות זו תהא כשרה בכם, ורבנן, עדות זו תהא מסורה לכם. אמר מוקבא אמר שמואל הלכתא כר"ש. בזתני אלו הן הפסולין: בארין מצרים לאמר החדש הזה לכם" עדות זו תהא בירשה בקוביא, ומלוי ברבית ומפריחי יונים, וסוחרי שביעית, ועבדים, זה הכלל: כל עדות שאין האשה כשירה לה, אף הן אינן כשירין לה. מי שראה את החדש, ואינו יכול להלף, מוליכים אותו על החמור, אפילו במטה, ואם צודה להם, לוקחין בירן מקלות, ואם היתה דרף רחוקה, לוקחין בידם מזונות, שעל מהלף לילה ויום מחללין את השבת, ויוצאין לעדות החדש, שנאמר (ויקרא כג) "אלה מועדי ה' אישר תקראו אותם במוערם".

# חדרן עלך ארבעה ראשי שנים

אם אינן מכירין אותו, משלחין עמו אחר להעידו. בראשונה היו מקבלין עדות החדש מכל אדם, משקלקלו הבייתוסים, התקינו, שלא יהו מקבלין אלא מן המכירין. במי אחר? (כב:) זוג אחר. ה"נ מסתברא, דאי לא תימא חכי! אם אינן מכירין אותו, מאי אותו? אילימא אותו חד, וחד מי מהימן? (תיספא) "משפט" כתיב ביה, אלא מאי אותו, אותו הזוג, ה"נ מאי אחר. וחד לא מהימן? והתניא, מעשה ברבי נהוראי שחלך אצל חעד להעיד עליו בשבת באושא? סהדא אחרינא הוה באושא, ואזל רבי נהוראי לאצטרופי בהדיה. אי הכי, מאי למימרא? מהו דתימא מספיקא לא מחללינן שבתא, קמ"ל! כי אתא עולא אמר: קדשוה לירחא במערבא, אמר רב כהנא לא מיבעיא עולא דגברא רבה הוא דמהימן, אלא אפילו איניש דעלמא נמי מהימן, לא מישקרי בראשונה היו מקבלין עדות מ"ט? כל מילחא דעבידא לאגלויי לא מישקרי בה אינשי. בראשונה היו מקבלין עדות החדש מכל אדם וכו'י. תנו רבנן, מה קילקול קילקלו הבייתוסין? פעם אחת בקשו להטעות את חכמים, שכרו שני בני אדם בר' מאות זוז, אחד משלנו ואחד משלהם,

ריט"י

עדים זוג אחר זוג, שזפר, כך שמו. מתני' שאם יפסל, יכשל בפיו כשיבדקוהו. גמ' תהא כשרה בכם, ואע"פ שהם אחים. תהא מסורה לכם, לחשובי הדור אני מוכר שיקבלו תעדות ויקדשו החדש ולא להכשיר קרובים בא. מתני' המישחק בקוביא, התיבות של עצם שמשחקין בערבון, ומלוי ברבות, לאו גזלנין דאורייתא ניכחו 'מיפסלם משום אל תשת עד חמם. מפריחי יונים, חיינו נמי כעין קוביא. וסוחרי שביעית, עושין סחורה בפירו' שביעית, ולפי שנחשרו כל אלו לעבור על דת מחמת ממון חשדום להיות מעידים שקר ע"י ממון ושוחד. מי שראה את הרדש כו', מרביבין אותו אף כשבת. ואם צודה להם, אם יש אורבים בדרך, והבייתוסים והכותים הם היו אורכים לתם לעכבם כדי להמעות את חכמים.

הדרן עלף ארבעה ראיטי יטנים

אם איגן מכירון, ב״ד את העד אם גאמן וכשר הוא. משלחון, ב ד שבעירו. אהר עמו, להעיד עליו לפני ב״ד הגדול. גמ' חד מי מהימן, לערות החדש. באושא, כשישבה סנהדרין שם ושם היו מקדשין את החדש. סהדא אחרינא הוה באושא, המכיר את העד הזה. מספיק׳, שמא אין אותו העד בביתו. להטעות את ההכמים, שאירע יום ל׳ של אדר בשבת ולא נראה חדש בזמנו, והביתוסין מתאוין שיהא יום ראשון של פסח בשבת כדי שתהא הנפת העומר באחר בשבת, ועצרת

רבי זירא אמר רב נחמן כל ספיקא לקמיה שדינן. למימרא ההמיסר ושיתסר עבדינן אדביסה לא עבדינן. ול עבד נמי ארביסה, דילמא חסהוה לאב וחסרוה לאלול ? (במו בחום השירי קלא אית להו. לוי איקלע לכבל בחרסר בחשרי, אמר בסים תבטולא דבבלאי ביומא רבא דמעדבא - אמדי ליה. אסחוד! אמד להו. לא שמעתי מפי ב״ד: מקורט. מברין רבי יוחנן, כל היכא דמטו שלוחי ניסן ולא מטו שלוחי תטרי ליעבדו תרי יומי: גוירה ניסן אטו תשרי. רבא הוה רגיל דהוה יתיב בתעניתא תרי יומי: זימנא חדא אשתכח כוותיה. ר"ג יתים בתעניתא כוליה יומי דכיפורי. לאורתא אתא ההוא גברא, א"ל למחר יומא רבה במערבא. קרי עליה (איכה ר) קלים היי רידפינו. אמר להו רב נחמן להנהו נחותי ימא: אתון דלא ידעיתו בקביעא דירתא, בי חזיתו סיהרא דמשלים ליומא, בעירו חמירא (כא:) ביתני על שני חדשים מחללין את השבת על ניסן ועל תשרי, שכהן שלוחין יוצאין לסוריא, ובהן מתקנין את המועדות. ובשהיה בית המקדש קיים מחללין אף על כולן מפני תקנת הקרבן. גבו׳ על ב' חדשים ותו לא? ורמינהו, על ו' חדשים השלוחין יוצאין? אמר אביי ה"ק: על כולן שלוחין יוצאין מבערב, על ניסן ועל תשרי עד שישמעו מפּי ב״ד: מקודש! ת״ר, מגיין שמחללין עליהן את השבת ת"ל (ויקרא כג) "אלה מועדי ה' אשר תקראו אותם במועדם", יבול כשם שמחללין עד שיתקדשו כך מחקלין עד שיתקיימו? ת"ל "אשר תקראו אותם", על קריאתם אתה מחלל, ואי אתה מחלל על קיומן. וכשהיה ב"ה קיים מחללין אף על כולן מפני תקנת הקרבן. ת"ר, בראשונה היו מחללין אף על כולן, משחרב בית המקדש אמר להן רבן יוחנן בן זכאי: ובי יש קרבן? התקינו שלא יהו מחללין אלא על ניסן ועד תשרי בלבד. בותני בין שנראה בעליל בין שלא נראה בעליל מחללין עליו את השבת. רבי יוםי אומר, אם נראה בעליל אין מחללין עליו את השבת. מעשה שעברו יותר מארבעים זוג ועיכבם ר"ע בלוד, שלה לו ר"ג אם מעכב אתה את הרבים נמצאת מביטילן לעתיד לבא. גמי ת"ר, (קחלת יב) "ביקש קחלת למצוא דברי הפין" ביקש קהלת לדון דינין שבלב שלא בעדים ושלא בהתראה, יצתה ב״ק ואמרה לו "ובתוב יושר דברי אמת", (שם יו) ע"פ שנים עדים ונומר". (בב.) פעשה שעברו יותר

+ // +++ -

של אדר ושל אלול מחמת כפק שמא קדשו כוד את החדש ביום עשרים ותשעה, אבל צריכין אגו לעשות יום טוב שני ביום טוז מספק שמא עיברו בוד את האדר וקבעו ניכן כיום שלשים ואחד וכן באלול. למימרא דחמיכר ושיתכר כו', בניהותא, כלומר אשמעינן רב נחמן הכי. דילמא חברו לאב, וכמנא יום עשרים ותשעה באלול שלנו שעיברנו את אב היה יום שלשים שלהן וקבעו בו ראש השנה, וכן לענין ניכן דילמא חפרו לשבט. בסים תבשילא דבבלאי, אכלו לחק למערגים ביה"ב שבא י, שהרי ב"ד עיכרו את החדש והיו מתענים. אבהיר, ונקבל עלינו ולא נאכל. לא שמעתי מפי ב ר מקודש. שלא חייתי במעום שישבו כנהדרין שם. דמטו שלוחי ניכן. שלוחי ניסן מגיעין למקום שאין שלוחי תשרי מגיעין, שהרי אין ימים טובים בנתיים לעכבם ובתשרי יש ר ה זיה כ ישאין השלוחין הולכין בו. ליעבדו תרי יומי, טבי ואע׳פ שהגידו להם השלוחים יום קביעתו. גזירה ניכן אטו תשרי, שאם תנהיגם לעשות בניכן יום אחד ינהגו כן בתשרי שלא ע פ שלוחים ופעמים שיטעו. יתוב בתעניתא תרי יומי, עם לילותיהם, שמא עיברו כ״ד את החדש ויום אחד עשר שלנו הוא עשירי שלהן, כיהרא דמשלים ליומא, שהירח משלים מאורו עם הנין ההמה שאינו מהשור עד שעת זריהה. מתני מהללין את השבת, עדים שראו את החדש. שבהם שלוחים, ב״ד שולחון לסוריא להודוע לגולה יום קביעותם. תקנת קרבן, של ר״ח שוקריב בזמנו. גמ' יוצאין מבערב, ואין ממתינין עד למחר שישמעו מקודש מפי ב״ר. על ניכן ועל תשרי, אין שלוחין יוצאין עד שישמעו מפי ב ד מקודש. במועדם שלא יעבור המועד של זמן קריאתן, יכול כשם שמהליון, העדים כרי שותקדשו כזמן. כך מחללין, השלוהים עד שותקיימו המועדות בזמגן. מתני' (נראה ביליל, מפרש בגמרא לשון גלוי כמו בעליל לארון). אין מהרליון, לפי שאין צורך. ארבעים זוג, שני

דקתני על תשרי מפני תקנת המשרות, ש"מו. ועל בכליו מפני הנובה ועל אדר מפני הפורים, ואילו נתעברה השנה, יוצאין אף על אדר שני מפני הפורים לא קתני? מתניתין דלא כובי, דתניא רבי אומר אם נתעברה השנה, יוצאין אף על אדר השני מפני הפורים. (ב.) כי אתא עולא אמר, עברוה לאלול. אמר עולא, ידעי חברין בביאי מאי טיבותא עבדינן בהדייהו. מאי טיבותא ? עולא אמר משום ירקא, רבי אתא בר חנינא אמר משום מתיא. מאי בינייהו? איכא בינייהו י'ם הכמוך לשבת בין מלפניה בין מלאחריה: מאן דאמר משום ירקיא, מעברינן, ומ"ד משום מתיא, אפשר בעממי. אי הכי, מאי שנא לדידן אפילו לדידהו נמי? לדידן חכיל לן עלמא, לדידהו לא חביל להו עלמא. איני, והתני רבה בר שמואל, יכול כשם שמעברין את השנה לצורך, כך מעברין את החדש לצורף? ת"ל, (שמות יכ) "החדש הזה לכם ראש חדשים". כזה ראה וקדש? אמר רבא, ל"ק, כאן לעברו, כאן לקדשו, והכי קאמר: יכול בשם שמעברין את השנה ואת החדש לצורך, כך מקדשין את החדש לצורך? ת"ל "החדש הזה לכם" כזה ראה וקדש. (ב:) אמר שמואל יכילנא לתקוני לכולה גולה. אמר ליה אבא אבוה דרבי שמלאי לשמואל ידע מר האי מילתא דתניא בכוד העיבור: נולד קודם חצות או נולד אחר חצות? א"ל, לא; אמר ליה, מדהא לא ידע מר, איכא מילי אחרנייתא דלא ידע מר. כי סליק רבי זירא שלה להו: צריה שיהא לילה ויום מן החודש, וזו שאמר אבא אבוה דר' שמלאי: מחשבין את תולדתו, נולד קורם חצות בירוע שנראה סמוף לשקיעת החמה, לא נולד קורם חצות בירוע שלא נראה טמוך לשקיעת החמה. למאי נפקא מינה? אמר רב אשי, לאכחושי כהדי. אמר

+ 11 > + -

מתוא, והא קמיקלקלא ראש השנה, דנמצא שלא עשאום בגי הגולה כחלכה אם מעברין אלול. ידעי חברין בבלאי, כלומר נותנין לב לחכיר טובה שעושין עמהן בני ארץ ישראל שעיברו אַת אלול. משום ירקיא, להפריד שבת ויושט זה מזה, כדי שלא יכמושו ירקות הנאכלות כשהן היים בשבת שאהר ישם או בישט שאַחר שבת. משום מתיא, להפריד שבת ויוהשכ זה מזה, שלא יכריח מת שימות באחד מהן שיהא ראשון, ולא יקבר לא חיום ולא לכידר. כאי בינייהו, תרווייהו איתנהו. אפשר בעממי, דאמר מר מת ביו״ט ראשון ותעכקו כו עממין. לדידן חביל לן עלמא, אגו בני בכל חם לנו העולם ויש לנו הבל, לפי שבבל עמוקה היא ואינה ארץ הרים וגבעות כא"י, ואין שוים בא אויר, ואין בני ארץ ישראל צריכין לעבר משום מתיא ומשום ירקיא, אלא בשבילנו. איני, ובי מעברינן חודש לצורך. כשם שמעברין את השנה לצורך, מפני האכיב והתקונה ופירות האילן כואיתא בפ' קמא רכנהדרין. כזה ראה וקדש, כיון שתראה קדש כו ביום, לעברו, לעשות את החכר מלא לצורך מותר. לקדשו, ביום שלשים והלבנה לא נראית, ואם ימתינו עד יום מחר יהא שבת ויום הכפורים כמוכין, אין מקדשין לצורך. כזה ראה וקדש, ראה תחלה ואח״כ קדש, אבל כשאתה מעברו ראה וקרש הוא. יכילנא לתקוני, בלא ראיית עדים כי בקי אני בתולדות הלכנה והילוכה וכדר המזלות. סוד העיבור, ברייתא שנויה ברמזים. או לאחר הצות, כך שנוי בה ורמז בעלמא הוא לומר קורם הצות חלוק מנולד לאחר הצות. ידע מר, מה חלוק יש? שלח י'הו, לחבירו שבבבל שני דברים שלמד כאן. מן החרש, היום הולך אחר הלילה להיות היום מן רחדש שחיה בו ליל שלפניו, למדגו שאם גראית הלבנה הישנה משחשיכה יום עשרים ותשעה שהוא ליל שלשים אין מקדשין אותו ביום שלשים. אבוה דר' שמלאי, לפני שמואל, ולא ידע לפרשת מה הילוק בין נודד קורם חצות לנולד לאחר חצות, אני מפרשה לכם. מחשבין, את מורד הלבנה, גולד קורם חצות, היום בידוע שנראה חיום קודם שתשקע החמה שאין הלגנה מהככה מבני א״י שהם במערכ אלא שש שעות אחר הידושה מתוך קומנה שהלכנה לעולם בשש שעות לאדר חידושה בקרן מערבית דרומית וגראית לדם. אחר הצות, בירוע שלא יראה היום שהיא קמנה כל שש שעות וגעלמת מעין כל, למאי נפקא מינה, למיהשב? הרי על פי עדים אגו מקדשין! לאבחושי פחדי, אם נולד אחר חצות, ואמרו ראינו החדשה לפני שקיעת החמה, כדי לַכְדשו היום, עדי שקר הם. כל ספיקא לקמיה שדינן, אין אנו צריכין להקדים פסח או סוכות בי״ד ליום שלשים

ליה שביעי ? שביעי לחדשים. צום העשירי, זה עשרה בטבת, שבו סמך מלף בבל של ירושלים. שנאמר (יהזקאל כר) "ויהי דבר ה' אלי בשנה התשיעית בחדש העשירי בעשור לחדש לאמר בן אדם כתב לך את שם היום את עצם היום הזה סמך מלף בבל אל ירושלים", ואמאי קרי ליה עשירי? עשירי לחדשים, והלא היה ראוי זה ליכתב ראשון, ולמה נכתב כאן? כדי להסדיר חדשים בתיקנן; ואני איני אומר כן, אלא צום העישירי, זה חמשה בטבת, שבו באת שמועה לנולה שהוכתה העיר, שנאמר (שם לג) "ויהי בשתי עשרה שנה בעשירי בחמשה לחדש לגלותינו בא אלי הפלים מירושלים לאמר הוכתה העיר", ועשו יום שמועה כיום שריפה, ונראין דברי מדבריו, שאני אומר על ראיטון, ראיטון ועל אחרון, אחרון, והוא אומר על ראיטון, אחרון, ועל אחרון, ראיטון, אלא שהוא טונה לכדר חדשים, ואני מונה לכדר פורעניות. איתמר, רב ורבי חנינא אמרי, בטלה מגילת תענית; ר' יוחגן וריב"ל אמרי, לא בטלה מגילת תענית: רב ור' חנינא אמרי בטלה מגילת תענית, הכי קאמר: בזמן ישיש שלום, יהיו לששון ולשמחה, אין שלום, צום; והנד נמי כי הני. ר' יוחנן ור' יהושע בן לוי אמרי לא בטלה מנילת תענית, והני הוא דתלינהו רחמנא בבנין ב"ה, אבל הנה כדקיימו קיימי. (ים.) מתיב רב טובי בר מתנה: בעשרים ותמניא ביה אתת בשורתא טבחא ליהודאי דלא יעידון מאורייתא. שנזרה המלכות נזירה, שלא יעסקו בתורה, ושלא ימולו את בניהם, ושיחללו שבתות. מה עשה יהודה בן שמוע וחביריו? הלבו ונטלו עצה ממטרונית אחת, שכל גדולי העיר מצויין אצלה, אמרה להם: בואו והפגינו בלילה. הלכו והפגינו בלילה: אמרו: אי שמים! לא אחיכם אנחנו? ולא בני אב אחד אנחנו? ולא בני אם אחת אנחנו? מה נשתנינו מכל אומה ולשון, שאתם גוזרין עלינו גזירות קשות? וביטקום. ואותו היום עשאוהו יום טוב. ואי ס"ד, בטלה מגילת תענית, קמייתא בטיל. אחרנייתא מוסיפין? (ים:) תנאי היא, דתניא: הימים האלו הכתובין במגילת תענית-בין בזמן שבית המקדש קיים, בין בזמן שאין בה"מ קיים, אכורין; דברי ר"מ, רבי יוםי אומר: בזמן שבה"מ קיים, אסורין, מפני ששמחה היא להם, אין בית המקדש קיים, מותרון, מפני שאבל הוא להם. והילכתא בטלו, והילכתא לא בטלו. קשיא הילכתא אהילכתא? לא קשיא, כאן בחנוכה ופורים, כאן בשאר יומי. על אלול מפני ר״ה ועל תיטרי מפני תקנת המועדות. כיון דנפקי להו אאלול, אחשרי למה להו ? וכי תימא, דילמא עברוה לאלול? והאמר רבי חיננא בר כהנא אמר רב מימות עזרא ואילד לא מצינו אלול מעובר? לא מצינו, דלא איצטריך; הא איצטריך מעברינן ליה? הא מקלקל ר"ה! מוטב תיקלקל ראש השנה, ולא יתקלקלו כולהו מועדות. דיקא נמי,

הללו כו', וזו אחת מהן והג' שנויין בתוספתא דסוטה. כמך מלך כבל, התחיל לצור עליה, שמועה לגולה, לגלות יכנית, שאני אומר על ראשון, שבכדר מקרא. ראשון, לפורענות בתהילה הובקעה העיר ואדר כך נשרף חבית בתשעה כאב ובתשרי שלאדריו נחרג גדליה ובטבת שלאחריו באתה השמועה. והוא אומר על ראשון, שבפכוק, אחרון לפורענות. ועל אחרון, שבמקרא, ראשון לפורענות שהרי תחילה כמך ואה״כ הובקעה, נמצא י״ז בתמוז שהוא ראשון במקרא אחרון לכמיכת בבל, שהוא מאוהר במקרא. אלא שהוא מוגה לכדר חדשים, ואמר שלא הקפיד המקרא אלא על כרר החדשים, לכך מנה תמוז קודם לטבת, ואני מונה אף לכדר פורענות. בטלה מגילת תענית, ימים טובים שקבעו רבמים ע"י ניכים שאירעו כהם ואכרום בתענית. אין שלום צום, ואע"ג רבזמן הבית קרינהו מועדים טובים. והגך נמי. דמגילת תענית, כי הגי משוית להו, כי היכי דהגי בטלי, הני נמי בטלי. דתלינהו בבנין, דע"י החורכן חוקבעו לצום וע"י הבנין הוקבעו לי"ם. בעשרין ותמניא ביה, באדר. דלא יעידון כון אורייתא, שלא יצטרכו לנתק עצמן מן התורה. הפגינו, צעקו בשוקים וברהובו". תנאי היא, אי בטלה מגילת תענית. הא איצטריך, אי משום ירקא, אי משום

(שמואל א ג) "ולכן נטבעתי לבית עלי אם יתכפר עון בית עלי בזבה ובמנחה". אמר רבא, בזבח ובמנחה אינו מתכפר, אבל מתכפר בתורה. אביי אמר, בזבח ובמנחה אינו מתכפר, אכל מתכפר בתורה ובגמילות חסדים. רבה ואביי מדבית עלי קאתו; רבה דעסק בתורה, חיה ארבעין שנין; אביי דעסק בתורה ובגמילות הכדים חיה שיתין שנין. ת"ר, משפחה אחת היתה בירושלים שהיו מתיה מתין בני י"ח שנה, באו והודיעו את רבן יוחנן בן זכאי, אמר להם, שמא ממשפחת עלי אתם ? דכתיב ביה (שם ב) "וכל מרבית ביתך ימותו אנישים", לכו ועסקו בתורה והיו. הלכו ועכקו בתורה וחיו. והיו קורין אוחה משפחת רבן יוחנן על שמו. אמר רב שמואל בר איניא משמיה דרב, מניין לגזר דין של ציבור. שאע"ג שנהתם, נקדע? שנאמר (דברים ד) "בה" אלחינו בכל קראנו אליו", והכתיב (ישעיה נה) "דרשו ה' בהמצאו?" התם ביחיד, הכא בציבור. ביחיד אימת ? אמר רבה בר אבוה, אלו עשרה ימים שבין ר"ה ליה"כ. בר"ה כל באי העולם עוברין לפניו כבני מרון. מאי כבני מרון? הכא תרגימו כבני אימרנא; רייט לקייט אמר כמעלות בית מרון. ורב יהודה אמר שמואל כחיילות של בית דוד. אמר רבה בר בר חנה א"ר יוחנן, וכולן נסקרין בסקירה אחת. אמר רב נחמן בר יצחק אף אגן נמי תנינא (תהלים לג) "היוצר יחד לבם" היוצר רואה יחד לבם ומבין אל כל מעשיהם. בותני על ששה חדשים השלוחין יוצאין: על ניסן מפני הפסח. על אב מפני התענית, על אלול מפני ר״ה, על תשרי מפני תקנת המועדות, על כסליו מפני חנוכה, ועל אדר מפני הפורים. וכשהיה ב"ה קיים יוצאין אף על אייר, מפני פסח קטן. גמ' וליפקו נמי אתמון וטבת? (יה:) דאמר רב חנא בר ביזנא אמר ר"ש חסידא, מאי דכתיב (זכרה ד) "כה אמר ה' צבאות צום הרביעי וצום החמושי וצום השביעי וצום העשירי יהיה לבית יהודה לששון ולשמחה", קרי להו צום, וקרי להו ששון ושמחה? בזכן שיש שלוב, יהיה לששון ולשמחה, אין שלום, צום? אמר רב פפא הכי קאמר: בזמן שיש שלום יהיו לששון ולשמחה, יש גזרת המלכות, צום, אין גזרת המלכות ואין שלום, רצו מהענין, רצו אין מתענין. אי הכי, ט"ב נמי? אמר רב פפא, שאני ט' באב הואיל והוכפלו בו צרות, דאמר מר בט' באב חרב הבית בראשונה ובשנייה ונלכדה ביתר ונהרשה העיר. תניא אפר ר"ים, ד' דברים היה ר"ע דורים ואני אין דורים כמותו: צום הרביעי, זה תישעה בתמוז, שבו הובקעה העיר, שנאמר (ירמיה גב) "בחדש הרביעי בתשעה לחדש וגו' וחבקע העיר", ואמאי קרי ליה רביעי ? רביעי לחדשים. צום ההמישי, זה ט' באב, שבו נשרף בית אלהינו ואמאי קרי ליה חמישי? חמישי לחדשים. צום השביעי, זה ג' בתשרי, שבו נהרג גדליה בן אחיקם ששקולה מיתתן של צדיקים כשריפה בית אלקינו. ואמאי קרי

ריש"י

לצאת כאחד. כמעלות בית מרון, הדרך קצר ואין שנים יכולין לילך זה בצד זה. כחיילות של כית דוד, מרון, לשון מרות ואדנות, וכך היו מונין אותם: יוצאים זה אחר זה בצאתם למלחמית. אף אנן גמי הגינא, דכולן נסקרים בפקירה אחת. כותני) על שניה הדשים השלוחים יוצאים, שקדשו ב״ד החדש ע״פ עדים כשראו את הרדש ומודיעים השלוחים לגולה יום שקושוהו, אם ביום שישים, וחדש שעבר חסר, או ביום ל״א, והדש שעבר מלא. ועל אלול מפני ר״ה, מודיעים מתי התהיל אלול ועושין ר״ה ביום שלשים לאלול בגולה, דרוב שנים אין אלול מעובר. ועל תשרי מפני תקנת המועדות, לאחר שקדשוחו ב״ד לתשרי העלוחין יוצאין ליום המחרת והולכין עד מקום שיבולין להגיע עד החג ומודיעי אם עיברו בית דין את אלול ואם לאו. פכח קטן, פכח שני. גמ' דאמר רב חמא בר ביונא כו', דכולהו ימי תענית נינהו בזמן הזה שאין ב״ה קיים. שיש שרוב, שאין לא אוה״ע תקיפה על ישראל, יהיו לששון ולשמדה, ליאכר בתכפד ובתענית, יש גזרת המלכות צום, תוכה להתענות בהן. רצו אין מתענין, וכיון דרשות רוא לא מטרדינן שלוחים עלייהו. ד' דברים

רבי אלעזר רמי, כתיב (שם כב) "ולך ה' חסד", וכתיב "כי אתה תשלם לאיש כמעישחו״? בתחילה כי אתה תשלם במעשהו, ולבסוף ולה ה' חסד. אילפי ואמרי לה אילפא רמי, כתיב (שמות לד) "ורב חסר", ובתיב "ואמת?" בתחילה ואמת, ולככוף ורב חכד. "וועבור ה' על פניו ויקרא", א"ר יוחנן אלכילא מקרא כתוב אי אפיניר לאומרו, כלשד ישנתעטף הקב״ה בישליח צבור והראה לו למישה סדר תפלה, אמר לו ב״ז ישישו אל חוטאין, יעשו לפני כטדר הזה, ואני מוחל להם. "ה' ה'" אני הוא קודם שיחטא האדם, ואני הוא לאחר שיחטא האדם ויעשה תשובה; "אל רחום וחנון" אכיר רב יהודה ברית ברותה לי"ג מדות שאינן הוזרות ריקם, שנאמר (שם) "הנה אנכי בורת ברית". א"ר יוחנן, גדוקה תיטובה יטמקרעת גזר דינו יטל אדם, יטנאמר (ישנית ו) "היטמן לב העם הזה וגו' ובאזניו ישמע ולבבו יבין ושב ורפא לו". א"ל רב פפא לאביי, ודלמא לפני גזר דין? א״ל "ורפא לו״, כתיב, איזהו דבר שצריך רפואה? הוי אומר זה גזר דין! מיתיבי השב בינתים, מוחלין לו, לא שב בינחים, אפילו הביא כל אילי נביות שבעולם אין מוחלין לו? לא קיטיא, הא ביחיד, הא בצבור. ת"יט, (תלים כז) "יורדי הים באניות עושי מלאכה במים רבים המה ראו מעשי ה' וגו' ויאמר ויעמד רוה כערה ותרומם גלוי יחוגו וינועו כיטכור וגו' ויצעקו אל ה' בצר לחם וגו' יודו לה' חכדו וגופר", עישה להן סימניות, כאכין ורקין שבתורה, כומר לך צעקו קודם גזר דין, נענין, צעקו לאהר גזר דין, אינן נענין? הני נמי כיחידין דמו. ת״ט, שאלה בלוריא הגיורת את רבן גמליאל: כתיב בתורתכם (דכרים י) "איטר לא ישא פנים", וכתיב (במדבר ו) "ישא ה' פניו אליף", נטפל לה רבי יוכי הכהן, אמר לה אמשול לף משל, למה הדבר דומה? לאדם שנושה בהבירו מנה, וקבע לו זמן בפני המלף, ונשבע לו בחיי המלף, הגיע זמן ולא פרעו, בא לפיים את המלך, ואמר לו עלבוני מחול לך, לף פיים את חבירך; הכא נמי, כאן בעבירות יטבין אדם למקום, כאן בעבירות יטבין אדם לחבירו. (־31) וגזר דין דיחיד תנאי היא, דתניא, היה ר"מ אומר: שנים שעלו לנרדום לידון ודינן עוה, זה ירד וזה לא ירד, זה ניצל, וזה לא ניצלן. מפני מה זה ירד, וזה לא ירד, זה ניצל וזה לא ניצל? זה התפלל ונענה, וזה התפלל ולא נענה. מפני מה זה נענה, וזה לא נענה? זה התפלל תפילה שליכיה, נענה, וזה לא החפלל תפילה שליכיה, לא נענה. רבי אלעזר אמר, כאן קודם גזר דין, כאן לאחר גזר דין. רבי יצחק אמר, יפה צעקה לאדם בין קודם גזר דין בין לאחר גזר דין. וגזר דין דציבור מי מיקרע? והא כתוב אחד אומר (ירמיה ד) "כבסי מרעה לבך", וכתיב (שם כ) "בי אם תכבסי בנתר ותרבי להַ בורית נכתם עונך לפני", מאי לאו כאן קודם גז"ר, כאן לאחר נו"ד? לא, אידי ואידי לאחר גזר דין, ולא קיטיא, כאן בגזר דין יטייט עמו יטבועה, כאן בגזר דין יטאין עמו שבועה, כדרב שמואל בר אמי, דאמר רב שמואל בר אמי, ואמרי לה א"ר שנאמר איר יונתן, מנין לנזר דין שיש עמו שבועה שאינו נקרע? שנאמר

ז "ט" ד

כשרואה שאין העולם מתקיים בדין. ה' ה', מדת רחמים, אני מרחם קודם וגם אחר שיחטא אם ישוב. ברית כרותה לשליש עשרה מדות הללו שאם יזכירום ישראל בתפילות תעניתם אינן הוזרות ריקם. הנה אנכי כורת ברית, על האמור למעלה. בינתים, בין ראש השנה ליום הכפורים, כימניות, בין פכוק לפכוק יש סימנין הפוכין כזה C. אכין ורקין, באין לדרשה למעט את הדיבור כאכין ורקין שהן מיעוטין לומר לא בכל שעה שיצעקו אל ה' בצר להם יוציאם נימצוקותיהם, אלא אם כן צעקו קודם גזר דין. לגרדות, כית וועד שדנים כו נפשות להריגה.' ודינם שוה, שניהם נתפשו על דכר אחר. זה ירד, מן המטה. זה גיצול, מן הוועד. תפילה שלימה, נתכוון, ויחיד אימת, מצוי לו דכתיב בהמצאו. כבני אמרנא, ככבשם שמונין אותן לעשרן ויוצאין זה אחר זה בפתח קטן שאין

"אהבתי כי ישמע ה' את קולי", ועליהם אמר דוד כל הפרשה כולה "דלותי ולי יהושיע". פושעי ישראל בגופן, ופושעי עכו"ם בגופן יורדין לניהום ונידונין בה י"ב חדיט, לאחר י״ב חדיט גופן כלה וניטרף ורוח מפזרתן תחת כפות רגלי צדיקים, ישנא׳ (מלאכי ג) "ועסותם רשעים כי יהיו אפר תחת כפות רגליכם". אבל המינין והמסורות והאפיקורסים שכפרו בתורה, ושכפרו בתחיית המתים, ושפירשו מדרכי צבור, ושנתנו חיתיתם בארץ היים, ושהטאו והחטיאו את הרבים, כגון ירבעם בן נבט וחביריו, יורדין לניהנם ונידונין בה לדורי דורות, שנאמר (ישעיה כו) "ויצאו וראו בפגרי האניטים הפושעים בי" וגומר, גיהנם בלה והן אינן כלין, שנאמר (תרים מט) "וצורם לבלות שאול", וכל כך למה ? מפני שפשטו ידיהם בזבול, שנאמר "מזבול לו". ועליהם אמרה חנה (שמואל א כ) "ה' יחתו מריביו". א"ר יצהק בר אבין, ופניהם דומין לשולי קדירה. ואמר רבא ואינהו משפירי שפירי בני מחוזא, ומקריין בני ניהנם. פוטעי ישראל בגופן מאי ניהו ? אמר רב קרקפתא \*) דלא מנח תפילין, פוטעי עבו״ם בגופן, בעבירה. ושנתנו היתיתם בארץ היים, אמר רב הכדא, "זה פרנס המטיל אימה יתירה על הציבור שלא לשם שמים. א"ר יהודא אמר רב, כל פרנס המטיל אימה יתירה על הצבור שלא לשם שמים, אינו רואה בן תלמיד חבם, שנאמר (איוב לז) "לכז יראוהו אנשים לא יראה כל חכמי לב". בה"א ורב חסד מטה כלפי חסד, היכי עביד ? רבי אליעזר אמר, כובשו, שנאמר (מיכה ז) "ישוב ירחמנו יכבוש עונותינו". ר' יוסי בר הנינא אמר נושא, שנאמר (שב) "נושא עון ועובר על פשע". תנא דבי רבי ישמעאל, מעביר ראשון ראשון, וכן היא המדה. אמר רבא, ועון עצמו אינו נמחק, דאי איכא רובא עוונות מהשיב בהרייהו. ואמר רבא, כל המעביר על מדותיו, מעבירין לו על כל פיטעיו, יטנאמר "נושא עון ועובר על פיטע", למי נושא עון ? למי שעובר על פשע. רכ הונא בריה דרב יהושע חלש, על רב פפא לשיולי ביה, חזייה דחליש ליה עלמא, אמר להו: צביתו ליה זוודתא. לכוף איתפח, הוה מיכסיף רב פפא למיחזייה, א"ל מאי חזית ? אמר להו אין הכי הוה, ואמר להו הקב"ה הואיל ולא מוקים במיליה, לא תקומו בהדיה, שנאמר "נושא עון ועובר על פשע" למי נושא עון ? לעובר פשען (שם) "לשארית נחלתו" אמר רבי אחא בר חנינא, אליה וקוין בה: לשארית נחלתו, ולא לכל נחלתו, (יו:) למי שמשים עצמו כשירים. רב הונא רמי: כתיב (היים קמה) "צדיק ה' בכל דרכיו", וכתיב, "וחסיד בכל מעשיו ?" בתחילה צדיק, ולבכוף חסיד.

המינין, האנשים אשר הפכו דברי אלהים חיים לרעה. והמכורות, מלשינים. אפיקורוב, מכזה תלמידי הכמים, שבפרו בתירה, האומרין אין תורה מן דשמים. וצורם, כמו וצורתם. שפשמו ידיהם בזבול, שהחריבו ב״ה בעוונם. בני מחוזא, מעונגים ושמינים היו, ומקריון בני גיהנם, כך יקראו להם. [כעבירה, בעריות שבן גח מוזהר עליו כראיתא בפ' ארבע מיתות (תוספת)]. כובש, את כף המאזנים של זכות ומבריעין את העוונות. נושא, מגביה כף מאזנים של עון. מעביר ראשון ראשון, עון שבראשונים חבאים להתם לכף מעבירו ושומטו וכך היא המדה. ועון עצמו אינו נמהק, דאי איכא רובא עוונות בהדי ההיא עון מתחשב בהדייהו. דמעביר על מדותיו, שאינו מדקדק למרוד מדה למצערים אותו. מעבירין לו על כל פשעיו, אין מרת הדין מדקדקת אחריהן צביתו ליה זוודתא, הכינו לו צדה לדרך, מה היא צידת המתים? תכריבין. איתפה, נתרפא. רכי הוה, מיתה נקנכה עלי. לא מוקי' במיליה, אינו מעמיד על מדותיו. לא תקומו בהדיה, לא תדקדקו אחריו. אלית, שמינה יש כאן. וקוין כה, כלומר דבר תנדומין יש כאן, אבל יש בתוכה דבר קשה שאינו שוה לכל. צדיק, במשפט אמת. חסיד, נכנס לפנים מן חשורה. ולבכוף, יכולין

ריט"ו

און הארה על פּירושו של המאמר הזה בסוף המככתא. (\*

תורה הביאו שתי הלחם בעצרת ? מפני שעצרת זמן פירות האילן הוא, אמר הקב"ה: הביאו לפני שתי הלחם בעצרת, כדי שיתברכו לכם פירות האילן. ומפני מה אמרה תורה, נסכו מים בחג? אמר הקב"ה: נסכו לפני מים בחג, כדי שיתברכו לכם נשמי שנה, ואמרו לפני בר"ה: מלביות, זברונות ושופרות; מלביות, בדי שתמליבוני עליבם; זכרונות, כדי שיעלה זכרוניכם לפני לטובה, ובמה? בשופר. א"ר אבהו, למת תוקעיז בשופר של איל ? אמר הקב"ה: תקעו לפני בשופר של איל, כדי שאזכור לכם עקידת יצחק בן אברהם, ומעלה אני עליבם כאילו עקדתם עצמכם לפני. (בו:) א"ר יצחק, אין דנין את האדם אלא לפי מעשיו של אותח שעה שנאמר (ראשית כא) "כי שמע אלהים אל קול הנער באשר הוא שם"; וא"ר יצחק, ג' דברים מזכירין עונותיו של אדם, אלו הן. קיר נטוי, ועיון תפלה, ומופר דין על חבירו, דא"ר אבין כל המוסר דין על חבירו הוא נענים תחילה, ישנאמר (שם יו) "יתאמר ישרי אל אברם חמסי עליך", ובתיב (שם כג) ויבי, אברהם לספד לשרה ולבכותה [וה"מ דאית ליה דינא בארעא (בב"ק נג)]; וא"ר יצחק, ד' דברים מקרעין גזר דינו של אדם, אלו הן: צדקה, צעקה, שינוי השם, שינוי מעשה; צדקה, דבתיב (משליי) "וצדקה תציל ממות", צעקה, דבתיב (תהלים קז) "ויצעקו אל ה' בצר להם וממצוקותיהם יוציאם", שינוי השם, דבתיב (ראשת יו) "שרי אשתף לא תקרא את שמה שרי בי שרה שמה", ובתיב, "וברבתי אותה וגם נתתי פפנה לד בן", שינוי מעשה, דכתיב (יוגה ג) "וירא האלהים את מעשיהם", וכתיב, (שב) "וינחם האלהים על הרעה אשר דבר לעשות להם ולא עשה", וי"א אף שינוי מקום, דכתיב בראשית יב) "ויאמר ה' אל אברם לך לך מארצף" והדר, "ואעשך לנוי גדול". א"ר - כרוספדאי א"ר יוחן, ג' ספרים נפתחין בר"ה: אחר של רשעים גמורין, ואחר של צדיקים גמורין, ואחד של בינוניים; צדיקים גמורין נכתבין ונהתמין לאלתר לחיים, רטעים גמורץ נכחבץ ונחתמין לאלתר למיתה, בינוניים תלויין ועומדץ מר"ה ועד יה"כ, זכו, נכתבין לחיים, לא זכו, נכתבין למיתה. א"ר אבין, מאי קרא? (תהלים מכן) "ימחו מספר חיים ועם צדיקים אל יכתבו". תניא ב"ש אומרים ג' כתות הן ליום הדין: אחת של צדיקים גמורין, ואחת של רשעים גמורין, ואחת של בינוניים; צדיקים גמורין נכתבין ונחתמין לאלתר לחיי עולם. רשעים נמורץ נכתבין ונחתמין לאלתר לגיהנם, שנאמר (דניאל יב) "ורבים מישני אדמת עפר יקיצו אלה להיי עוים ואלה לחרפות לדראון עולם", בינוניים יורדין לגיהנם (יז:) ומצפצפים ועולין, יטנאמר (זכריה יג) "והבאתי את השלישית באש וצרפתים כצרוף את הכסף ובהנתים כבחון את הזהב הוא יקרא בשמי ואני אענה אותו", ועליהם אמרה חנה (שמואל א ב) "ח' ממית ומחיה מוריד שאול ויעל". בה"א "ורב חסר", מטה כלפי הסד, ועליהם אמר דוד" (תלים קי)

<sup>1&</sup>quot; 2" 7

מתני בר ה ורכי יהודה כיה כ אמר. וכי קתני מתניתין, ארבעה פרקים, אתחילת דין, אבל גור דין דאדם ביה״כ. קצירי, חולים. מריעי, ת״ה שהן תשושי כח. כרכי יוםי, דאמר אדם כידון ככל יום ויתפלל שירונו אותו לזכות. שהפכה זמן תכואה היא, זמן שהתכואה נידונת בו. שתי חלהם, ירצו על פירות האילן שהן מתירין להביא ככורים. של אותה שעה, ואפילו הוא עתיד להישיע לאחר זמן. שנאמר באשר הוא שם, אינו דן את העולם אלא בשעתו. קור נפוי, ועובר תחתיו ומזכיר עונותיו, שאומר כלום ראוי זה ליעשות לו נכץ ומתוך כך הוא נכדק. ועיון תפלה, סומך על תפלתו שתהא נשמעת ומתאמין לבוין לבו, מוכר דין, כמו ישפוט ה' ביני וביניך, אומרי' כלום ראוי הוא שיענש חבירו על ידו? ויבא אברהם וגו', הוא קבר אותה. שינוי מעשה, שב מרעתו. שלשה כפרים נפתחון, ספרי זכרון של מעשה הברוות. ליום הדין, כשיחיו המתים, רשעים גמורים, רובם עוונות, בינוניים, מחצה על מחצה. מצפצפים, צועקים ובובים מתוך יכורין שעה אהת ועודין. משה כלפי חכד, הואיל ומהצה על מחצה הם משה את החכרע לצד זכות.

מתעשר לשנה הבאה. אמר ר' נחמיה: במה דברים אמורים באילן שעושה שתי בריכות בשנה; שתי בריכות ס"ד? אלא אימא כעין שתי בריכות, אבל אילן העושה בריכה אחת, כגון דקלים וויתים וחרובין, אף על פי שחנטו פירותיהן קודם ט"ו בשבט, מתעשרין לשנה הבאה. א"ר יוחנן, נהגו העם בחרובין כרבי נחמיה. איתיביה ריים לקיים לרבי יוחגן: בגות ישוח ישביעית שלהן שנייה, מפני שעושות לשלים השנים ? אישתיק. (מה.) בתני' בארבעה פרקים העולם נידון: בפסח על התבואה, בעצרת על פירות האילן, בר"ה כל באי עולם עוברין לפניו כבגי מרון, שנאמר (תרים רג) "היוצר יחד לכם המבין אל כל מעטיהם", ובחג נידונין על המים. גמי הי תבואה. אילימא הא תבואה דקיימא ? כל הני הרפתקי דעדו עלה אימת איתדון ? אלא תבואה דמזדרעה, למימרא דחד דינא מתדנא? והתני': תבואה שאירע בה קרי או אונס קודם הפסח, נידונית ליטעבר, לאחר הפּסח נידונית להבא, אדם יטאירע בו קרי או אונס, קודם יה"כ נידון לשעבר, לאחר יה"כ נידון להבא! אמר רבא, ש"מ תרי דיני מתרנא. אמר אביי, הלכך כי חזי איניט דמצלח זרעא אפלא, ליקדים וליזרע הרפא, דער דמטי למדייניה, קדים סליק. מני מתגי'? לא ר"מ, ולא ר' יהודח, ולא ר' יוסי, ולא רבי נתן! דתניא: הכל נידונים בר״ה, וגזר דין יטלהם נחתם ביה״כ, דברי ר״מן: רבי יהודה אומר, הכל נידונין בר"ה, וגזר דין שלהם נחתם כל אחד ואחד בזמנו: בפּסח על התבואה, בעצרת על פירות האילן, בחג נירונין על המים, ואדם נידון בר״ה, ונזר דין שלו נחתם ביה"ב: רבי יוסי אומר, אדם נידון בכל יום, שנאמר (איוב ז) "ותפקדנו לבקרים" רבי נתן אומר, אדם נידון בכל שעה, שנאמר (שם) "לרגעים תבחננו" וכי תימא לעולם רבי יהודה היא, וכי קתני מתני' אגזר דין, אי הכי, קיטיא אדם ? אמר רבא, האי תנא דבי ר' ישמעאל היא, דתנא דבי רבי ישמעאל: בארבעה פרקים העולם נידון; בפסח על התבואה, בעצרת על פירות האיקן, בהג נירונין על על המים, ואדם נידון בר"ה, וגזר דין ישלו נחתם ביה"כ, וכי קתני מתנ", אתחילת דין. אמר רב חשדא: ורבי יוסי מ"ט לא אמר כרבי נתן? בחינה עיוני בעלמא היא. פקידה נמי עיונא בעלמא היא? אלא אמר רב חסדא טעמיה דרבי יוסי מהכא (מלכים א ח) "לעיטות משפט עבדו ומשפט עמו ישראל דבר יום ביומו". א"ר יוכף כמאן מצלינן האידנא אקצירי ואמריעי? כרבי יוסי. תניא א"ר יהורה משום ר"ע, מפני מה אמרה תורה הביאו עומר בפסח? מפני שהפסח זמן תבואה הוא: אמר הקב"ה, הביאו לפני עומר בפסח, כדי שתתברך לכם תבואה שבשדות; ומפני מה אמרה

<sup>2 // 244 -</sup>

מפריח חבריכה ראשונה. כעין שתי בריכות, שאין פירותיו נגמרין כא' כגון תאנים כדאמרן גבי קטניות מתוך שעשוין פרכין. אבל אילן, שפירותיו נלקטין כארד, בתר לקוטה אזלינן בהו. בנות שוח, מפרש במסכת ע"ז תאיני חיורתא. שביעית שלחן שנייה, שביעית שלחן נוהגת בשנה שנייה של שמטה. מפני שעושות לשלש שנים, פירות החונטים כה בשביעית אין נגמרין עד שנה שנייה של שמטה. מתני' בארבעה פרקים, בשנה. גע' תבואה דקיימא, השתא במחובר. תרפתקי, מקראות. דעדו-עלה, שעברו עליה. דמזרעה, שעתיד לזרוע במרחשון הבא. דהד דינא, פעם אחת. קרי, כגון ברד או שדפון. נידונית לשעבר, קודם שנזרעת דהיינו פכח של אשתקר. נידונת להבא, כפסי שאחר זריעתה. נידון לשעבר, וביה"כ של אשתקד נגזר עליו, להבא, כיה"כ שעבר עכשיו בקרוב. תרי דיני מיתדנא, קודם זריעתה וכמוך לקציר, כי חזי איניש דמצלה זרעא אצלא, חטה וכומת שנזרעין כמרחשין שאין ממהרין להתבשל. ליקריב וליזרע חרפא, חשעורה ממחרת להתבשל ווורעים אותה בשבט ואדר, דכיון דאפלא מצלה שמע מינה לטובה נידון בפסח שעבר, לפיכך ימהר לזרוע בזריעה שניה. דעד דמטי למידייניה, בפכח הבא. קדים כליק, וגדל קצת ואינו ממהר שוב לתתקלקל, וכי קתני מתני", ארבעה פרקים אגזר דין, קשיא אדם, דתני

על כל מים ומתעשרין לשנה הבאה. מאי בינייהו? א״ר אבהו בעלים הסריכין ופול המצרי איכא בינייהו: דתנן, בצלים הסריסין ופול המצרי שמנע מהן מים שלשים יום לפני ראש השנה, מתעשרין לשעבר ומותרין בשביעית, ואם לאו אסורין בשביעית ומתעשרון לשנה הבאה. באחד בשבט ר"ה לאילן. מ"מ? א"ר אלעזר א"ר אושעיא הואיל ויצאו רוב נשמי שנה. אע"פ שרוב תקופה מבחוין. ת"ר, מעשה ברבי עקיבא "טליקט אתרוג באחד בשבט, ונהג בו שני עישורין: (יד:) אחד כדברי בית שמאי, ואחד כדברי בית הלל. רבי יוסי בר יהודה אומר לא מנהג בית שמאי ובית הלל נהג בה, אלא מנהג רבן גמליאל ור׳ אליעזר נהג בה. באחד בשבט כבית שמאי נהג בה? אמר ר' חנינא ואיתימא רבי הנניא הכא באתרוג שחנטו פירותיה קודם חמשה עשר ראידף שבט עסקינן, ובדין הוא אפילו קודם לכן, ומעשה שהיה כך היה. רבינא אמר כרוך ותני: לא אחד בשבט היה, אלא ט"ו בשבט היה, ולא מנהג בית שמאי ובית הלל נהג בה אלא מנהג רבן גמליאל ורבי אליעזר נהג בה. (מוֹ.) אמר רבה בר הונא: אף על גב דאמר רבן גמליאל אתרוג אחר לקיטה כירק, ראיט השנה שלו שבט. פאי שנא התם דקתני: אם היתה שנייה נכנסת לשלישית, ומאי שנא הכא דקתני: אם היתה שלישית נכנסת לרביעית? מילתא אגב אורהיה קמ"ל, דאתרוג קיטיא ליה ידא, ואיידי דממשמשי בה בולי עלמא בשביעית, לא טענה פירי עד תלת שנין. בעא מיניה רבי יוחנן מרבי יגאי: אתרוג ראש השנה שלו אימתי? אמר ליה: שבט. שבט דחדשים, או שכט דתקופה? א"ל: דחדשים. בעא מיניה רבא מרב נחמן, ואמרי לה רבי יוחנן מרבי ינא:: היתה שנה מעוברת מהו? א"ל, הלך אחר רוב שנים. (מן:) איתמר, רבי יוחנן וריש לקיש אמרי תרוייהו: אתרוג בת ששית שנכנסה לשביעית, לעולם ששית. כי אתא רבין א"ר יוחנן: אתרוג בת ישישית ישנכנסה לישביעית אפי׳ כזית ונעשית ככר, הייבין עליה מישום טבל. ת״ר, אילן יטחנטו פירותיו קודם ט"ו ביטבט, מהעיטר קיטנה יטעברה, אחר חמיטה עיטר ביטבט

, // --- -

המצרי שזרעו לירק, ראי זרעו לזרע קטנית הוא ולא הילכו בו אלא אחר השרשה. איבא כינייהו. כגון שמנע מהם מים ולא חשקן ל' יום לפני ר״ה ולקטן אחר ר ה. דתנן, כו' ר' יוסי הגלילי אית ליח הא מתניתו", דכיון דמנע מים שלשים יום לפני רוה נמצאו גדילין על מי שנה שעברה, ולר"ע חרי גדילים על כל מים ומתעשרין החבא. באחד בשבט רוח לאילן, ואין תורמין מפירות אילן שחנטו פירותיו קודם לכן על פירות דאירן שהנטו לאחר מכאן הואיל ויצאו רוב גשמי שנה, שכבר עכר רוב ימות הגשמים שהוא זמן רביעה ועלה השרף באילנות ונמצאו הפירות הונטין מעתה." שליקט אתרוג, פירות אילן אתרוג. שני עישורים, מעשר שני בשנה שנייה ומעשם עני בשוה שלישות, שהיתה שנייה נכנכת לשלישית. אחד כדברי בש, שאמרו נתחדש שנה כבר נכנכה שלישות משחשוכה. ואחר כדברי בזה, האומרין לא נתחדשה שנה עד חמשה עשר בו. לא מנדג ב"ש כו", שנו עישורון שנחג בה לאו משום כפק כב"ש כפק בב"ה, אלא משום כפק הלבה כר"ג, האמר אתרוג אחר לקיטה כירק, או שמא כר"א האמר אחרי חגטה הלכו בו כשאר אילנות. האידך שבט, דאשתקד, ובט"ו בשבט דאשתקד נכנכה שנה שלישות ועדיין לא יצאת שלישות, נמצאת שחנטה בשנויה וגרקטה בשרישות. ובדין הוא, ראם לקטה קודם לכן נמי הוה נוהג בה שני עישורין, משום מנהג דוג ור א. אלא מעשה שהיה, באחד בשבש היה. כרוך ותני, כפול את דברי רבי יוכי שנה כה שתי מהלוקות, אתרוג קשיא ליה ידא, קשה לעין האתרוג ידים ממשמשות בו. שכם דחדשים, של לכנה. או שכט דתקופה, לכוף שלשים של תקופת מכת נכנט שכט של חמה. היתה שנה מעוברת מהו, אימתי ר״ה? שבט הכמוך לטבת, או אדר הראשון שהוא במקום שבט? אחר רוב שנים, מו ששמו שבט. לעולם ששית, חייבת במעשר ופשורה מן הבועור. אפילו כזית, אפילו אה גדאה כששית אאא מעט ורובה גדאה כשביעית עד שנעשית ככר, הייכת משום פכל דבתר חנטה אזלינן. שתי בריכות כ״ד, אין לשון זה נופל אלא בעופות, כדתנן: היוקת פירות שובך

Ĭ

דכל תבואה שנקצרה בחג, בידוע שהביאה שליש לפני ר״ה, וקא קרי לה בצאת השנה. מתקיף לה רבי חנינא, ומי מצית אמרת דהאי אסיף קציר הוא, והכתיב (דברים יו) "באספך מגרנך ומיקבך", ואמר מר בפסולת גורן ויקב הכתוב מדבר ? א"ר זירא הא מילתא הואי בידן, ואתא ר' חנינא ושרא ביה נרגא, אלא, מנלן ? כדתניא, רבי יונתן בן יוסף אומר (ויקרא כה) "ועשת את התבואה לשלש השנים". ולב:) אל תקראולשלש, אלא לשליש. והא מיבעי ליה לנופיה? כתיב קרא אחרינא (ויקרא בה) "וזרעתם את השנה היטמינית ואכלתם מן התבואה ייטן עד השנה התשיעית". תנן החם, האורן והדוחן והפרנין והשומשמין שהשרישו לפני ר"ה, מתעשרין לשעבר ומותרין בשביעית, ואם לאו אסורין ביטביעית ומתעשרין לשנה הבאה. אמר רבה, אמור רבגן: אילן בתר חנטה, תבואה חיתים בתר שליש, ידק בתר לקיטה, הני כמאן שוינהו רבנן? הדר אמר רבה, מתוף שעשויין פרכין פרכין אזלי רבנן בתר השרשה. (יד.) תניא רבי יוסי הגלילי אומר (רברים יו) "באספף מגרנך ומיקבף" מה גורן ויקב מיוחדין שגדילין על מי שנה שעברה ומתעשרון לשנה שעברה, אף כל שגדילין על מי שנה שעברה, מתעשרון לשנה שעברה, יצאו ירקות שנדילין על מי שנה הבאה, ומתעשרין לשנה הבאה. ויבי עקיבא אומר "באספף מגרנף ומיקבף" מה גורן ויקב מיוחדין שגדילין על רוב מים ומתעשרין לשנה שעברה, אף כל שגדילין על רוב מים, מתעשרין לשנה שעברה, יצאו ירקות שגדילין

אפיף קציר, וה״ק ותג אשר הוא באספך את מעשיך מן השדה, אפיף אשר אתה קוצר בו אינו משנה הנכנסת, אלא משנה היוצאת, ולמדך כאן שקציר החג הולך אחר שנה שעברה, וקים להו לרכנן שאמרו התבואה אהר שליש, דכל תכואה שנקצרת כרג בירוע שהכיאה שליש לפני ר״ה. וקא קרי ליה בצאת השנה, שהיא משנה היוצאת, אלמא תכואה אחר שלש. דהאי אסיף קציר, . רקאמרת דהאי אסיף יתירא למידרשיה לשון קציר הוא. והא כתיכ, בעלמא באספך מגרנך ומיקבך. ואמר מר, שלמדך הכתוב לעשות ככך של סוכה בפסורת גורן ויקב כגון קשין וזמורות, דכר שאין מקבל טומאה וגידולו מן הארץ. הא מילתא הוה בידן, היינו סכורין שנלמוד מכאן שהתבואה אחר שליש. ואתא רבי חנינא שרא ביה נרגא, לומר דהאי אסיף שפיר משתמע בלישנא דקרא ולאו יתירא היא. ועשת את התבואה לשלש השנים אל תקרי לשלש אלא לשליש, שעשתה בשהיא בשליש בישולה. לגופיה, תשובה על מה נאכל בשנה השביעית. האורז וחדוחן כו', מיני קטנית הן. מתעשרין לשעבר, במעשרות שנה שעברה, אם שנייה מעשר שני ואם שלישית מעשר עני. ומותרין בשביעית, אם השרישו ערב שביעית לפני ר״ה. ומתעשרים לשנה הבאה, בשנת לקוטתן אם משאר שני שבוע היא, שאינה שביעית. בתר הנמה, לקמן תנא לה בפירקין אילן שהנמו פירותיו קודם המשת עשר כשבט, שהוא ר״ה לאילנו', מתעשר לשנה שעברה. ירק בתר לקיטה, כדאמרן לעיל ליקט ירק ערב ר״ה כו׳. הני, קטניות כמאן שוינהו, שהלכו בהן אחר חשרשה. מתוך שעשויין פרבין פרבין, מתוך שגורגן עשוי מעט מעט, שאין גלקטין כארד, אלא היום לוקטין ומפרכין מעט, ולמחר מעט ונמצאו חרש ושן מעורבין יחד, הנפרכין לפני ר״ה עם הנפרכין לאחר ר״ה, אם הולבין בהן אחר לקיטה כשאר ירק כשיהא ניפריש מעשרותיו, ה׳ל מעשר מן הוזדש על הישן ומן הישן על החדש, אזלי בהו בתר השרשה, שבשנה אחת משרשת כל השדה, שהרי בנת אחת זורעין אותה ומעשר פירות האילן וקטניות וירק מדרכנן הן, ויכולת ביד החכמים לקבוע זמן לפי דעתם לכל אחר ואחר. באכפך מגרגר ומיקבר, מכאן סמכו הכמים לקבוע זמן מעשר ירק דדבריהם אחר לקיטה לאסמכתא בעלמא, כל אכיף שלך יהא כתרומת גורן ויקב, שהילכה בהן תורה אדר שנה שהביאה שליש, הרי שהילכה בהן אחר שנה שגדלו במימיה, שהפאת שליש שלהן היא גדילתן, שמאותה שעה ראויה ליקצר בדוהק. אף כל בו', לכך הלכו באילן אחר הגטה, שכל גדילת פירותיו עץ שהעלאת שרף האילן לפני רגפה הוא. יצאו ירקות שגדילין על שנה הבאה, והיינו שנת לקיטתן, שהרי גוזזין אותה והיא החרת וגדילה. רוב מים, הם מי גשמים, שרוב זרעים גדילים על ידם. על כל מים, אף על שאובין שדולין ומשקין אותן תמיד, בענין שנאמר וחשקית ברגלך בגן הירק, כתם גן הירק דרכו בהשקאה. בצלים הכריבים, שאין געשין גדולין כשאר בצלים. ופול

היט"י

וקתני דאורייתא. וליתני דאורייתא ברישא? איידי דהביבא ליה אקדמה. ותנא רידן תנא דרבנן וב"ט דאורייתא. ת"ר ליקט ירק ערב ר"ה עד שלא תבא השמש וחזר וליקט (יב:) משתבא השמש, אין תורמין ומעשרין מזה על זה, לפי שאין תורמין ומעשרין לא כון החדש על הישן ולא כון הישן על החדש. אם היתה שנייה נבנכת לשלישית: שנייה מעשר ראשון ומעשר שני, שלישית מעשר ראשון ומעשר עני, מנה"מ ? אמר ריב"ל (דברים כו) "כי תבלה לעשר את כל מעשר תבואתף בשנה השלישית שנת המעשר", שנה שאין בה אלא מעשר אחד, הא כיצד? מעשר ראשון ומעשר עני. ומעשר שני יבטל; או אינו אלא אף מעשר ראשון נמי יבטל? ת"ל (כמדכר יח) ואל הלוים תדבר ואמרת אליהם כי תקחו מאת בני ישראל את המעשר אשר נתתי לכם מאתם בנחלתכם" הקישו הכתוב לנחלה, מה נחלה אין לה הפכק, אף מעשר ראשון אין לו הפסק. ולנדרים ובו׳. ת״ר, המודר הנאה מחבירו לשנה, מונה שנים עשר חודש מיום ליום, ואם אמר לשנה זו, אפילו לא עמד אלא בעשרים ותשעה באלול, כיון שהגיע יום אחר בתשרי, עלתה לו שנה, לצעורי נפשיה קביל עליה והא אצטער ליה. ואימא ניסן? בנדרים הלך אחר לשון בני אדם. תנן התם, התלתן משתצמח, התבואה והזיתים משיביאו שליש, כאי משתצמח? משתצמח לזרעים. התבואה והזיתים משיביאו שליש, מנה"מ? אמר רב אםי א"ר יוחנן ומטו בה משמיה דרבי יוסי הגרילי, אמר קרא (דברים לא) "מקין שבע שנים במועד שנת השמטה בחג הסוכות" שנת השמטה מאי עבידתיה בחג הסוכות, שמינית היא? אלא לומר לך כל הבואה שהביאה שליש בשביעית לפני ר״ה אתה נוהג בו מנהג שביעית בשכינית. ו מר ייה רבי זירא לרב אסי. (יג.) וד למא לא עייל כלל וקאמר רחמנא השמט ותיזיל עד חג הסוכות? לא ס"ד, דכתיב (שמות כג) "וחג האסיף בצאת השנה" מאי אסיף? אילימא חג הבא בזמן אסיפה, הכתיב "באספך", אלא מאי אסיף, קציר, וקים להו לרבגן,

7 11 200 -

דתנא לירקות ולא תנא למטשרות. תנא דרבנן, ואינמעינן דיום קבוע לו כ״ש דאורייתא. ליקט ירק, אשמועינן דירק בתר לקיטה אזיל לענין מעשר, ואע״פ שגדל בש ה א׳, אם נלקט בשתי שנים חוי הדש וישן, שאין תורמין מן ההדש על חישן, דכתים שנה שנה. שנייה, מה שנלקט בשנה שנייה של שמיטה מעשר ראשון ללוי ומעשר שני בירועלים, ומה שנלקט בשנה שלישית מעשר ראשון ומעשר עני, מנא הני מילי, רבשלישות אינו נורג כה מעשר שני. שנה שאין נוהג בה אלא אחד, מן המעשרות שנהגו בעתי שנים שלפניה. הא כיצר מעשר ראשון, יתן כדרך שנתן עד הנה. ומעשר עני, יוביף במקום מעשר שני בדבתיב לגר ליתום ולאלמנה, והוא מעשר עני. או אף מעשר ראשון יבשר, ושנת המעשר חד קאמר, ההיא דמפרש ואזיל ללוי לגר ליתום ולאלמנה, והוא מעיר עני שאף לוי בכרל עני שאין לו דלק בארין. ובא הלוי, למעשר ראשון כל זמן שנא וכו׳ והא בשנה שלישית כתוב: מקצה שלש שנים וגומר ובא הלוי וגו'. לשון בני אדם, שאין אדם נודר אלא על לשון שהוא רגיל לרבר, ודרך בני אדם לקרות תשרי ר״ה. התלתן, מין תבלין. משתצמה, ויהר שנת צמוהתו הוא מתעשר ולא אדר שנת לקוטתו. משתצמה לזרעים, שהזרע צומח בתוכו. התרואה, דגן ותירוש קרויין תבואה, דכתים בתבואת גורן וכתבואת יקב. והזיתים, יצחר משיביאו שלוש מתעשרון אדר שוח שהגיעו בו לשליש בישולם אם שנייה אם שלישית, מנא חני מילי, אתבואה ואזיתים קאי רמעשר דידדו דאורייתא, ומכלן דבתר שליש אזלי? מאי עבידתיה, לקרות דג הכוכות שבכוף שבע שנים שנת השמוטה, הרו כבר וצאה השמונה מר״ה וכבר נכנכת שמונית. ארא רומר לך בו", וה ק קרא יש לך דבר שהוא של שמינית ורוא אכור כשכיעית ואיזו זו תכואה שהביי ה שליש, ודירמא לא עייל כלל, ואכילו לא הההילו להתנשל בשביעית קאמר רדמנא מצות שביעית לימשך איכורה עד חג הכוכות מלהרוש ולקצור. לא כ״ד, דלשתעי קרא אלא כשהביאו שליש זמוכה קרא אחרינא, מאי דג זואכיף, אילימא דחחוא עם כוכות ומשום דכא בזמן אכיפח למה לי דכתים בחד קרא תרי זימני? הא כתים בהחיא קרא גופיה כאספך את מעשיך. אלא מאי כל אייט ישראל בירה האיתנים בחג" ירח שנולדו בו איתני עולפ. כאי כיבמע דהאי איתן לישנא דתקיפי הוא? כדכתיב (במדבר כד) "איתן מושבך", ואומר (מיכה ו) "שמעו הרים את ריב ה' והאיתנים מוסדי ארץ". רבי יהושע אומר "מנין שבניסן נולדו אבית? שנאמר (מרכים או) "ויהי בשמונים שנה וארבע מאות שנה לצאת בני ישראל טארין מצרים ביטנה הרביעית בחדש זיו" בירח שנולדו בו זיותני עולם. מ"ד בניסן נולרו, בניםן מתו; מ"ד בתיטרי גולדו, בתיטרי מתו, ישנאמר (דברים לא) "ויאמר אליהם בן מאה ועשרים שנה אנכי היום" שאין ת"ל היום, ומה ת"ל היום? היום מלאו ימי ושנותי, ללמדך שהקב"ה יושב וממלא שנותיהם של צדיקים מיום ליום ומחדש לחדש, שנאמר (שמות כג) "את מכפר ימיך אמלא". בפכח נולד יצהק, מנלן? כדכתיב (בראשית יח) "למועד אישוב אליף" אימת קאי? אילימא בפסח, וקאמר ליה בעצרת, בחמיטין יומין מי קא ילדה? אלא דקאי בעצרת וקאמר ליה בתיטרי, אכתי בחמיטה ירחי מי קא ילדה? אלא דקאי בחג וקאמר ליה בניסן, אכתי בשיתא ירחי כי קא ילדה? תנא אותה שנה מעוברת היתה, ואמר מר זונרא, אפי' למ"ד יולדת לחיטעה אינה יולדת למקוטעין, יולדת לשבעה יולדת למקוטעין שנאמר (ממואל אז) "זיהי לתקופת הימים" מיעום תקופות שתים ומיעום ימים שנים. בר"ה נפקדה שוה, רחל וחנה, מנלן? א"ר אלעזר, אתיא פקידה פקידה, אתיא זכירה זכיוה, כתיב ברחל (בראשית ל) "יזכור אלהים את רחל", וכתיב בחנה (שמואל א א) "ויזכרה ה'" ואתיא זכירה זכירה מר"ה, דכתיב (ייקרא כג) "שבתון זכרון תרועה"; פקידה פקידה, כתיב בחנה (שמואל א ב) "כי פקד ה' את חנה" וכתיב בשרה (בראשית כא) "וה' פקד את שרה". בר"ה יצא יוסף מבית האכורין, מנלן? דכתיב (תהי"ם כא) "תקעו בהדיט שופר בכסה ליום חנינו כי חק לישראל הוא וגומר" (מ:) "עדות ביהוסף שמו בצאתו וגומר". בראש השנה בטלה עבודה מאבותינו במצרים, כתיב הכא (שמות ו) "והוצאהי אתכם מתחת סבלות מצרים" וכתיב התם (תהלים פא) הסירותי מסבל שכמו". בניסן ננאלו, כדאיתא, בתיטרי עתידין לינאל: אתיא שופר שופר, כתיב הכא "תקעו בחודים יטופר" וכתיב התם (ישעי' כז) "ביום ההוא יתקע ביטופר גדול". רבי יהושע אומר בניסן ננאקו, בניסן עתידין ליגאל, מנלן? אמר קרא (שמות יב) "ליל שמורים" ליל המשומר ובא מששת ימי בראשית. (יב.) ת"ר, חכמי ישראל מונין למבול כר' אליעור, ולתקופה כרבי יהושע; חבמי אומות העולם מונין אף למבול כרי יהושע. וליוקות. תנא לייקות ולמעשרות ולנדרים, לירקות מאי נינהו, מעשר ירק? היינו מעשרות! תנא דרבנן,

בחודש זיו, אייר הוא. שנולדו בו זיותני עולם, כשנתחוש אייר נולדו כבר בניכן, א"נ זימנין דניכן דתקופה נמשך בתוך אייר של לבנה. להתנאות, להגות. למועד אשוב אליך, לישם חבא ראשון ולשר׳ בן, אפילו למ״ד, במככת נדה. אינה יולדת למקומעין, אלא לחדשים שלמי׳ של שלשים יום. עדות ביהוכף שמו, בתריה דההוא קוא כתיב דכי דק לישראל. חכירותי מכבל שכמו, ביוכף כתיב בתר עדות ביהוכף. המשומר ובא, לגאולה, הכמי ישראל מונין למכול כרכי אריעזר, מונין שנות ביז ו\_דיאת עולם ושנות הדורות מתשרי החילת השנים, ולא משום דכביר' להו בתשרי נברא העורם, אלא דתשרי ראש השנה לשנים; ולתקופה כרכי יהושני, כשמונין תקופת החמה והלבנה מונין מניכן, לומר שמניכן נבראו, ובתחילת ליל רביעי שמשה חמה בניכן, לפיכך אין תקופת ניכן נופרת אלא בד' רביעי היום. אף למכול, כלומר למנין שנות הדורות מתחילין מניכן למנות, ומבול באייר ירד, ע״כ משתאמר כאחת ושש מאות בראשון שהסרו המים, ניכן הוא שחרי משפט דור המכול שנים עשר הדש. ולירקות, מעשר ירק לענין דדש וישן, שאין תורמין מירק הגלכט ערב ר״ה על הנלקט אחר ראש השנה. ולנדרים, לקמן מפרש. תנא דרכנן, השמיער שיש ר״ה קבוע לענין חדש וושן במעשר ירק דרבנן, והדר תנא מעשר דגן שאף לו יום קבוע לחדש וישן שלו. ותנא דירן,

אחר? וכי תימא, אי אפשר דליכא חד בס ף העולם דלא משלה, זו מסורה לבית דין ווו א נה מסורה לבית דין. אמר רבי הייא בר אבא א"ר יוחנן זו דברי ר' יהודה ור' יוסי, אבל חבמים אומרים שלשתן מעכבות בו, וקסבוי, מקרא נדרש לפניו ולפני פניו ולאחריו. והכתיב "יובל" ההוא דאפילו בחוצה לארץ, והכתיב "בארץ" ההוא. בזמן שנוחג דרור בארין, נוהג בחוצה לארין, בזמן שאינו נוהג בארין, אינו נוהג בחוצה לארץ, ולנטיעה. מנלן דבתיב (ויקרא יט) "שלש שנים ערלים" ובתיב (שם) "ובשנה הרביעית" ויליף שנה שנה מתשרי דכתיב (דברים יא) "מראשית השנה". ת"ר, אחד הנוטע ואחר המבריף ואחד המרכיב ערב שביעית, שלשים יום לפני ראש השנה, עלתה לו שנה, ומותר לקיימן בשביעית, פחות מלי יום לפני ראש השנה, לא עלתה לו שנה. ואסור לקיימן בשביעי. (י.) ופירות נטיעה זו, אסורין עד ט"ו בשבט. אם לערלה ערלה, ואם לרכעי רבעי. מה"מ? א"ר חייא בר אבא אמר ר' יוחנן ומטו בה משמיה דר' ינאי, אמר קרא, (ויקרא יש) "ובשנה הרביעית ובשנה החמישית" פעמים שברביעית ועדיין אסורה משום ערלה, ופעמים שבחמישית ועדיין אסורה משום רבעי. (י:) תניא, ר"א אומר, בתשרי נברא העולם בתשרי נולדו אבות, בתשרי מתו אבות, בפסח נולר יצחק, בר"ה נפקדה שרה רחל וחנה, בראש השנה יצא יוסף מבית האסורין, (יא.) בר״ה בטלה עבודה מאבותינו במצרים, בניסן נגאלו, בתשרי עתידין ליגאל. רבי יהושע אומר בניםן נברא העולם, בניסן נולדו אבות, בניסן מתו אבות, בפסח נולד יצחק, בר"ה נפקדה שרה רחל וחנה, בר"ה יצא יוסף מבית האסורין, בר"ה בטלה עבודה מאבותינו במצרים, בניסן נגאלו, בניסן עתידין ליגאל. תניא ובי אליעזר אומר, מניין יטבתיטרי נברא העולם ? יטנ' (ראשית א) "וואמר אלחים תדיטא הארץ דשא עשב מזריע זרע עין פרי" איזהו הדש שהארץ מוציאה דשאים ואילן מלא פירות, הוי אומר זה תשרי, ואותו הפרק זמן רביעה היתה, וירדו גשמים וצמחו צנאמר (שם ב) "ואד יעלה כין הארין". ר' יהושע אומר, כיניין שבניכן נברא העולם ? שנאמר (שם א) "ותוצא הארץ דשא עשב מזריע זוע ועץ עושה פרי" איזהו חדש ישהארץ מליאה דשאים ואילן מוציא פירות. הוי אומר זה ניםן; ואותו הפרק זמן בהמה וחיה ועוף שמזדווגץ זה אצל זה. שנאמר, (תלים כה) "לבשו ברים הצאן ונומר". ר"א אומר מניין שבתשרי נולדו אבות? שנאמר (מאח) "ויקהלו אל המלף שלמה

4 // 221 7

ואי אפשר, שלא יהא שופר מצוי בעולם לפוכך יש לנו לומר כשתלה הכתוב לא תלה אלא בדבר חמצוי לעולם. ד"א תקיעת שופר מכורה לב"ר, לצוות לשלוהם לתקוע, ושילוח עבדים מכורת ליחידים ואם ימאן יכטל היובל הלכך לא תלאו הכתוב בו. ולאדריו, שמיטת קרקעות דבתים בתריה ושכתם איש אל אחווחו. והכתיב יוכל, לרבות כמשמע יוכל מ"מ. ולנטיעה מניון, דר"ת שלה תשרי? מכריך, כופף את הזמורת כארץ. מרכיב, אילן בחבירו. עלתה לו שנח, כיון שהגיע יום אחר בתשרי עלתה לו שנה למנין שני ערלה. פחות משישים יום לא עלתה לו שנה, עד תשרי הבא, אם אינה ערב שביעיה, ואם ערב שביעית היא אכור לקיימו משום תוכפת שביעית שמוכיפין מהוד על קודש. אכורים כו"ל ואע"פ שאמרנו עלתה לו שנה אם הנטו כה פירות לאחר ר"ה של שנה שלישות מיד עדיין אכורין הן עולמית משום ערלה, שאף על פּי שראש,חשנת תשרי לנטיעה, טו בשבט ד״ה לאילן: וזו כבר נעשות אילן, לפיכד אין שנתה מתהדשת לצאת מידי ערלה עד טו בשכט. מנא הני מילי, ששנות ערלה ורכעי נמשכין לאחר פירות החנוטים קוד' מ"ו בשכט לאחר שכלו שלשת שני ערלה? ומטו בה, יש מטון ומבריעין בשמועי זו לאומרה משמיה דר' ינאי-פעמים שברביעית, כגן אם מיהר פירותיו לחנוט ברביעית לפני שבט. פעמים שבחמשית, כגון פירות שהגטו בה קודם שכט טעוגין חלול. נולרו אכות, אברחם ויעקב. נפקדה שרח, בא זכרונה לטובה ונגזר עלית הריון. בטלה עבורה מאבותינו, ששה הרשים לפני גאולתם פכק השיעבור. ען פרו, שנגמר פרוו. וען עושה פרו ולא ען פרו גמור. לגשו ברום, בזמן שיתרועעו שיבולים בניסן.

תניא אירף, כי חץ לישראל הוא, אין לי אלא לישראל לאוה״ע מניון? ת״ל "משפט לאלהי יעקב" א"ב מה ת"ל "בי חק ליטראל?" מלמד, שיטראל נבנסין תחילה לדין. כדרב חשרא דאמר, מלך וציבור, מלך נבנס תחילה לדין. ישנאמר (מלכים א ה) "משפט עבדו ומשפט עטו" מאי טעמא ? אי בעית אימא, לאו אורח ארעא למיקם מלכא אבראי, ואי בעית אימא, מקמי דליפוש חרון אף. ולשמיטין. מגלן? דכתיב (ויקרא כה) "ובשנה השביעית שבת שבתון יהיה לארץ" ונמר שנה, שנה מתשרי, דכתיב (דכרים יא) "מראשית השנה". וליובלות. יובלות באחד בתשרי, בי' בתשרי הוא ? דכתיב (ויקרא כה) "ביה"כ תעבירו שופר" הא מני, רכי ישמעאל בנו של רבי יוחנן בן ברוקה היא, דתניא (שם) "וקדשתם את שנת החמישים שנה", מה ת"ל? לפי שנאמר "ביה"כ" יכול לא תהא מתקדשת אלא מיה"ב ואילף, ת"ל וקדשתם את שנת החמישים מלמד ישמתקדשת והולכת מתחילתה, מכאן א"ר ישמעאל בנו של ר' יוחנן בן ברוקא: מר"ה עד יה"כ לא היו עבדים נפטרון לבתיהן, ולא מטתעבדין לאדוניהם, אלא אוכקין ויטותין ויטמחין ועטרותיהן בראיטיהן; כיון כיטהגיע יה"ב, תקעו ב"ד ביטופר, נפטרו עבדים לבתיהם, ושדות חוזרות לבעליהן. תניא אידף, יובל היא "מה ת״ל?״ לפּי שנא' "וקרשתם את שנת החמישים", יכול כשם שמתקדשת והולכת מתחילתה, כך מתקדשה והולכת בסופה; ואל תתמה, שהרי מוסיפין מחול על קדש? ת"ל (שם) "יובל היא שנת החמשים", שנת החמשים אתה מקדש ואי אתה מקדש שנת החמישים ואחת. (מַ.) ורבנן, שנת חמישים אתה מונה, ואי אתה מונה שנת חמישים ואחת. לאפוקי מדר׳ יהודה, דאמר, שנת חמייטים עולה לכאן ולכאן, קא משמע לן, דלא- (בי:) תנו רבנז (ויקרא כה) "יובל היא" אע"פ שלא שמטו אף על פי שלא תקעו. יכול אע"פ שלא שלחן ? תלמוד לומר, היא! דברי רבי יהודה; רבי יוסי אימר, "יובל היא" אט"פ שלא שמטו, אע"פ שלא שלחו, יכול אף על פי שלא תקעו ? ת"ל היא! וכי מאחר שמקרא אחר מרבה ומקרא אחד ממעים מפני מה אני אומר יובל הוא אע"פ שלא שלחו ואין יובל אלא א"כ תקעו? לפי שאפשר לעולם בלא שילוח עבדים, ואי אפשר לעולם בלא תקיעת שופר. דבר אחר, זו מסורה לבית דין, וזו אינה מסורה לבית דין. מאי דבר

### 7 11 744 -

יהא משפט להקב״ה. מלך וציכור, כשהקב ה דן אותם מלך נכנם תחילה. משפט עבדו, שלמה קאמר ליה. דליפוש חרון אף, בשכיל עווגות ציכור. מגלן, ששנת שמיטה מקודשת מר״ה ואכור בעבודת הקרקע? וקדשתם שנת ההמישים מה ת'ל, מכיון שאמר שבע שבתות שנים והעברת שופר בהדש השביעי, יורע אני שהיא שנת ההמשיי. שנים אתה מקרש, כששנת יובל נכנסת, מצוה על ב"ד לומר מקורשת השנה. ואי אתה מקדש שום חרש, כר"א בר"ש דאמר לקמן בין שנראה כזמנו בין שלא נראה כזמנו אין מקרשין אותו. לפי שנאמר וקדשתם את שנת החמשים, דילפינן מיניה שמתקדשת מתחילתה, יכול כך מתקדשת בכופה, אחר ר״ה ותמשך עד יה״כ ? ואל תתמח, אם משמרין אותה בתוך שנה שלאחריה. שהרי מוסיפין מהול על קודש, כדאמרינן לקמן. ת״ל יובל היא, מיעוטא היא. ורבנן, דלא ילפי מוקדיצתם שתתקדש מתחילתה ולא איצטריך היא למעושי כופה דרשי ליה תכין שנת החמשים אתה מונה ואי אתה מונה שנת היובל שנת חמשים לכוף יוכל שעכר ואחת למנין יוכל תבא, ואי אתה מונה שנת היוכל הבא אלא משנה שלאחר היובל. ולאפוקי מדר' יהודה, דאמר במסכת גדרים שנת חמשים עולה לכאן ולכאן, שנת היובל ושנה ראשונה לשמטה הבאה. יובל היא יובל אע"ג ש"א שמטו כו", לעיל מיניה כתיב והעברת שופר וקדשתם את שנת ההמשים שנה וקראתם דרור והדר כתיב יובל היא תהיה הכם וקרא יתירא הוא לדרשא והכי תדרשנה יובל היא לכם מכל מקום ואפילו לא נעשו בו דכרים הללו: העברת שופר ולשוב אל אחוזה, אע״פ כן שם היוכל עליו להיות אסור בזריעה ובצירה וקצירה. יכול אנ״פ שלא שלחו, עבדים, יחא יובל? ת״ל היא, אם עשית דברים חללו היא יובל, ואם לאו אינו יובל. שאפשר לעולם בלא שילוח עברים, פעמים שאין עבד עברי בישראל שיטעון שילוח.

אגר איניט ביתא, לכולחו ימות הנשמים אגר; והנא קמא דברייתא, ותגא דירו, בניסן נמי מישכח שכיח קיטרי: "באחד באלול, ראש השנה למעשר בחמח". מני? אמר רב יוסף, רבי היא ונסיב לה אליבא דתנאי: ברגלים סבר לוז כרבי שמעון, ובמעשר בהמה סבר לה כרבי מאיר. אי הכי ארבעה, חמשה הוו ? אמר רבא ארבעה לרברי חכל! לרבי מאיר ארבעה, דל רגלים, לרבי שמעון ארבעה, דל מעשר בהמה. רב גחמן בר יצחק אמר, ארבעה חדשים, ובהן כמה ראשי שנים. (ה.) "רבי אלעזר ורבי שמעון אומרים באחד בתשרי". א"ר יוחנן, ושניהם מקרא אחד דרישו, שנאמר (תחילים כה) "לביטו כרים הצאן ועמקים יעטפו בר יתרועעו אף ייטירו" ר"מ סבר, אימתי לבשו כרים הצאן, בזמן שעמקים יעטפו בר; ואימתי עמקים יעטפו בר, מאדר: מתעברות באדר. ויולדות באב, ר"ה שלהן אלול. רבי אלעזר ור"ש אומרים אימתי לבישו כרים הצאן? בזמן ישיתרועעו אף ישירו, אימתי שבלים אומרות ישירה? בניסן: מתעברות בניסן ויולרות באלול, ר"ה שלהן תשרי. רבא אמר דכ"ע, לבשו כרים הצאן בזמן שעמקים יעטפו בר באדר, והכא בהאי קרא קמיפלגי (דברים יד) "עשר תעשר" בשני מעשרות הכתוב מדבר: אחד מעשר בהמה, ואחד מעשר דגן; ר"מ סבר, מקיש מעשר בהמה למעשר דגן, מה מעשר דגן סמוף לגמרו עישירו, אף מעשר בהמה סמוף לגמרו עישורו. ור"א ור"ש כברי, מקיש מעשר בהמה למעשר דגן, מה מעשר דגן ר"ה שלו תשרי, את מעשר בהמה, ר"ה שלו תשרי. "באחד בתשרי ר"ה לשנים": למאי הלכתא? אכיר רבי זירא לתקופה. ור"א היא דאמר בתיטרי נברא העולם. רב נחמן בר יצחק אמר, לִדין, דכתיב (דברים יא) "מראשית השנה ועד אחרית שנה" מראשית השנה נירון מה יהא בסופה. ממאי דתשרי הוא ? דכתיב (ההים כא) "תקעו בחידש ישופר בכסה ליום חניגו", אי זהו חג (ח:) שהחודש מתכסה בו? הוי אומר, זה ר"ה, וכתיב (תהלים כא) "כי חק לייטראל הוא, מיטפט לאלחי יעקב". ת"ר "כי חק לייטראל". מלמד, שאין ב"ר של מעלה נכנסין לרין, אא"כ קירשו ב"ד של מטה את החרש.

5 11 200 -

דליכא למיניר דאדעתא דההוא שתא אגרא, דלא פרה אינש למיגר ביתא לבציר מתלתין יומין. ואימא השרי, ר ה לשכירות בתים, אם לא עמד אלא כא' בארול כיון שהגיע תשרי עלתה לו שנה? ומשני כי אגר אָינש ביתא כמוך רתשרי רבולהו ימי הגשמים אגר. ות״ק דברייתא, דרא אמר לשבירות בתים, קיטרי, עבים מתקשרין וגשמים יורדין והוי כימות הגעמים, רכי היא, הוא אמרה למתני", ונכים מילתא הרא כהד תנא, והדא כהד תנא. אי הכי, דהד גברא אמרה למתניתין ונכיב מילתיה הדא כהד תנא, דמשה ראשי השנים נינהון אהר בניכן, וחמשה עשר בניכן, ואחר באלול, ואחר בתשרו, ורמשה ששר בשבט! הא ניחא אי מוקמת לה לרישא כרבי שמעון, שפיר, דלדידיה ארבעה נינהו, דרית ריה אהד באלול, אלא אי הד תנא אמרינהו קיניא! אמר רבא, לעולם רבי היא, ודכי קאמר: אנא המשה סבירא לי, ומיהו הכל מודים לי בארבעה. לרבי מאיר, דאית ליה אחד באלול, דל רגלים, דלרידיה ברגל אחד עובר כבל תאדר, בדתניא בכרייתא דלעיל. ולד' שמעון דל מעשר בהמה, דליתיה אלא כאחד כתשרי, וגלאו מעשר גמי ראש השנה הוא, ובהן כמה ראשי שנים, הילכך ניכן דאית ביה תרי, הד קחשיב ליה. לכשו כרים הצאן, מתלכשות תכבשים שמתעכרות. יעטפו בר, שהזרועה צומחת וניכרת יפה. יתרועעו אף ישירו, בנוכן כשיגיע זמן הקציר והתכואה בקשו שלה והרוח מנשכת והן נוקשים זו על זו, נשמע הקול ונראות כמשוררות. זמן עיבור בהניה דקה חמשה הרשום. רוה שלהן אלול, דכמוך לגמרו זמן הרש וושן שלהן לחורוש השנה. בזמן שותרועעו, השיבולים, מעשר דגן כמוך לגמרו עישורו, רוה למעשרות תשרי דהכי תני ליה לקמן, ותשרי במוך לגמרו היא, דכל ימות ההמה מנידי ליבש בגרנות שבשדות. לתקופה, לומר שמונין לברייתן וחילוכן של תקופות הדמה ומולדות הלכנה מתשרי. לדין, שהקב'ת דן בתשרי את כל באי העורם. שהחדש מתככה בו, לרחוקים כגון שהרית לכני מערב וערכית לכני מזרה לפי שקפנת היא כמוך להירושה. אלא אם כן קדשו החדש כו', וה"ק אם קבעו ישראל את חק ההרש פרק ראשון

א"ל אביי, ותיפוק ליה, דהא איתה בשמחה! איבעיא להו, בכור, מאימתי מונין לו יטנה ? אביי אמר מיטעה ישנולד, רב אחא בר יעקב אמר מיטעה שנראה להוצאה ; ולא פליני, הא בתם, (ז.) הא בבעל מום. בעל מום מי מצי אכיל ליה? דקים ליה ביה יטכלו לו חדשיו. ת"ר, באחד בניכן, ר"ה לחדשים, ולעיבורין, ולתרומת שקלים. ויט אומרים, אף לשכירות בתים. לחדשים מנלן? דכתיב (שמות יב) "החדש הזה לכם ראש חדשים ראשון הוא לכם לחדשי השנה", וכתיב (דברים יז) "שמור את חדש האביב" איזהו חדש שיש בו אביב? הוי אומר זה ניסן, וקרי ליה ראשון. ולימא אדר ? בעינא רוב אביב, וליכא. מידי רוב אביב כתיב ? אלא אמר רב חסדא מהכא: (ויקרא כג) "אך בחמשה עשר יום לחדש השביעי באספכם את תבואת הארץ" איזהו חדש שיש בו אסיפה ? הוי אומר, זה תשרי, וקא קרי ליה שביעי ואימא אלול ? ומאי שביעי, שביעי לאדר? בעינא רוב אסיף, וליכא. מידי רוב אסיף כתיב? אלא אמר רבינא, דבר זה מתורת מיטה רבינו לא למדנו. מדברי קבלה למדנו, (אסתר ג) "בחדש הראשון הוא חדש ניסן". ולעיבורין. ליעבורין פניכן פניען? והתניא אין מעברין אלא אדר! אמר רב נחמן בר יצחק, מאי עיבורין? הפסקת עיבורין. ותנא דירן, בהתחלה קמיירי בהפכקה לא קמיירי. ולתרומת שקלים. מגלן? א"ר יאשיה אמר קרא (במדגר כח) "זאת עולת חדש בחדשו לחדשי השנה", אמרה תורה חדש, והבא קרבן מתרומה חדשה ; וגמרי שנה שנה מניםן, דכתיב (שמות יב) "ראשון הוא לכם לחדשי השנה". אמר רב יהודה אמר שמואל, קרבנות צבור הבאין באחד בניםן, מצוה להביא מן החדש; ואם הביא מן הישן יצא אלא שחיכר מצוה. ויחיד שהתגדב משלו כשירין, ובלבד שימכרם לצבור. פשיכא! מהו דתימא, ליחוש שמא (1.) לא ימסרם לציבור יפה יפה, קא משמע לן. ותנא דידן, כיון דקתני אם הביא יצא, לא פסיקא ליה. "וויט אומרים אף לשכירות בתים". תנו רבנן, המשכיר בית לחבירו לשנה. מונה שנים עשר חודש מיום ליום, ואם אמר לשנה זו, אפילו לא עמד אלא באחד באדר, כיון שהניע יום אחר בניםן עלתה לו שנה. ואימא תשרי ? סתם כי

לא שייך כה זמן רגלים לבל תאחר, או דילמא מיחייכת למיסק משום שמחה, דכתים ושמחת בחגף. הא כתם, דקאי להרצאת משנואה לתרצאת. בעל מוב, שנולד במומו ועומר לשחט בחוון, מיום שנולד הוא ראוי לכך ומונין לו משנולד. מי מצי אביל ליה, ביום שנולד דילמא נבל חוח ואין שחיטת ממהרתו עד ששהם שמונה ימום? להושים, למנין הדשי השנה. לעיבורין, קא כלקא דעתיה לישב בית דין ולעיין, אם תשנה הבאת צריכה להתעכר. ולתרומת שקלים, להקריב ראשון קרבנות הלקורום מתרומת קופות של שקלי שנה זו. אף לשכירות בתים, המשכיר כית לחבירו ואמר לשנה זו, כלתה שנתו באדד בניכן, ואצי לא דר בו אלא חדש אדד. הדדש הזה לכם, ומגלן דגיכן? דכתיב ויקחו להם שה לפכח, וכתיב קרא אחרינא שתפכח בחוש האביב, שיש בו אביב, שהתכואה בכירה בו להיות מבושלת בגמר בעולה. בעינא אביב וליכא, שכבר נגמרה מניכן, ואי איכא זרעא אפילה אין זה בכיר, אלא אפיל. ואימא אדר, דאוכא זרעא הרפא תמתבכר מאדר. רוב אב"ב, שיהו רוב תבואות מתבכרות בו. שיש בו אכיפה, שמכניכין בו פירות לבית מפני הגשמים, וכל הקיין הן עשויות גדיעין לייבש. אין מעכרין, אין מעיינין בצרכי ציבור לרודיע לגולה שעיברו ב״ר את השנה, שלא ישהכח הדבר עד אדר הבא. אין מעברין אלא אדר, אין מוכיפין חודש על השנה אלא אדר, דבתים שמור את חוש האכיב, חדש הכמוך עבר, שיבוא אביב בזמנו. הפכקת עיכורין, שביון שקדשו את דהדש לשם ניכן פכקה שנה שעברה מלחיות מעוברת עוד שאין רשאין לעשות ניכן אדר, שכבר נכנכה שנה אדרת לעניין עיבור. בהפכקה לא קא מיירי, בראשו שנים דהפכקה לא קא מיירי. חדש כרזשו וחדשי, חדשי יתירא לדרעא, יפה יפה, בלב שלם. ותנא דידן, דלא תנייה במתני'. כיון דקתני אם רכיא יצא לא פכיקא ליה מילתא דליחשבה בראשי שנים. אלא כאחד באדר, אכל בכציר מהכי לא אמרינן עלתה לו שנה ודר בה שנה שלימה,

ר יש ״י

∞ה' אלהיך , אלו צדקות ומעשרות ובכור. (שם) ומעמך , זה לקט שכחה ופאה (שם) אוהיה בך חטאי ולא בקרבנך חטא. (ל.) ת ר. (דברים כג.) "מוצא יטפתיך" זו מצות עשה. "תשמור" זו מצות לא תעשה. "ועשית" אזהרה לב"ד שיעשוך. "באשר גדרת", זה נדר. "לה׳ אלהיף" אלו חטאות ואיטמות, עולות ויטלמים. "נדבה" כמיטמעו. "איטר דברת" אלו קדשי בדק הבית. "בפיך" זו צדקה. אמר רבא, וצדקה מיהייב עלה לאלתר. מ"ם? דהא קיימי עניים. פשיטא! מהו דתימא כיון דבענינא דקרבנות כתיבא, עד דעברי עליה ג' רגלים כקרבנות, קמ"ל, התם הוא דתלנהו רחמנא ברגלים, אבל הכא אָא, דהא שכיחי עניים. (ן:) ואמר רבא, כיון שעברו עליו ג' רגלים, בכל יום ויום עובר בבת תאחר. מיתיבי, אחד בכור ואחד כל הקדשים, כיון שעברו עליהם שנה בלא רגלים, רגלים בלא שנה, עובר בבל האחר! והאי מאי תיובתיה? אמר רב כהנא, מאן דקא מותיב, ישפיר קא מותיב: מכדי תנא אלאוי קא מהדר, ליתני בכל יום ויום עובר בכל תאחר? ואידך, תנא למקבעיה בלאו קא מהדר, בלאוי יתירי לא קא מחדר. בשלמא רגלים בלא שנה משכחת לה. אלא שנה בלא רגלים, חיכי משכחת לה ? הניחא למאן דאית ליה כסדרן, מינכחת לה, אלא למאן דלית ליה ככדרן היכי מישכחת לה? בשלמא לרבי משכחת לה בשנה מעוברת, ראקדישה בתר הג המצות ; דבי משא שילהי אדר בתראה, שנה מלא, רגלים לא מלו, אלא לרבנן היכי משכחת לה ? כדתני רב שמעיה: עצרח, פעמים חמשה פעמים ששה, פעמים ישבעה, הא כיצד ? שניהן מילאין, המשה. שניהן הסרין, שבעה. אחד מקא ואחד חפר, יששה. בעי ר' זירא, יורש מהו בבל תאהר ? (דכרים כג' "כי תדור נדר" אמר רחמנא והא לא נדר, או דילמא (עם יג) "ובאת שמה והבאתם שמה" והא מיחייב! ת"ש, דתני רבי חייא (שם כג) "מעמך", פרט ליורש, והאי "מעמך" מיבעי ליה, זה לקט שכחה ופאה? קרי ביה עמד, וקרי ביה מעמד. בעי רבי זירא, אשה מה היא בבל תאחר? מי אמרינן, הא לא מיחייבה בראיה, או דילמא הא איתה בשמחה?

ייטיי

למעלה במקרא, גדרוש ביה לאתויי צדקות ומעשרות שבתוב בהן שם זה: ולך תהיה צדקה לפני ה' אלחיך ואבלת לפני ה' אלחיך מעשר דגנך. מעמך זה לקט שברת ופאת. שתן דלקו של עני דבתים ביה את העני עמך. ולא בקרבנך הטא, אין הקרבן נפכל בכך. מוצא שפתיך זו מצות עשה, דמבתמא חבי אמר קרא: מוצא שפתיך קיים. תשמוד זו מצות לא תעשה, שלא תאחר, כדר׳ אבין א ר אילעאי כל מקום שנאמר חשמר כן ואל כו׳. ועשית, על כרהך, מכאן אזהרת לב ד לבוף. לת' אלהוך, קרא יתירא הוא לדרשא, לרבות דכר שבהובה. בפוך זו צדקה, קרא יתירא דרוש. יקרים אותו, קרא יתירא הוא, דהא כתים ברישית יקריבנו. שנת בלא רגלים, לקמוה מפרש. למקבעות בלאו קא מהדר, להודיעך כל צידי זמן התחלת בל תאחר אשבו. אלאוי יתורי לא מהדר, להודיעך לאוין הרכים שבו. הניתא למאן רבעי ככדרן מוצכחת לה, דעכרה שנה ולא עברו רגלים ככדרן, ולמדך דכיון דעכרה שנה, אע׳פ שלא עברו רגלים ככדרן, דייב, ומבר לה כר ש בהדא ופליג עליה בהדא. בשלמא לרכי, דאמר דדש העיכור אינו מן חשנה חוץ מו א יום ששנת חמה יתירא על הלבנה, משכחת לה בשנה מעוברת. בתר הג המצות, בתוד הרגל, ואית דאמרי לאחר הרגל ושלחי אדר בתרא לאו דוקא, אלא לאחר שינא אדר קאמר, שנת מלא, ג' מאות וששים והמשה ימים. פעמי ששה, שהוא ששה בכיון יום הרמשים רעימה. שניתם מלאום, ניכן ואייר, הרי מון ימים מניכן ול' דאייר מרא להו המשים בהמשה בטיון. אחד מלא כו', ומשכחת לה שנה כלא רגליב, כגון שניהם מלאים, ואירע עזרת בה' בכיון, וחקרישה למרכת בו' בכיון, ולשנה חבאה היו שניהן חכרים, ואירע עצרת בז' בכיון, והשנה מלא' ביום ו' פכיון משהקדיש', ועדיין לא עבר עצרת עליו. יורש מהו בכל תאדר, על גרר אביו. קרי בית עמך ומעמר, ודריש בת תרתי: דעמך משמע לית חלקו של עני ומ' יתירא למעוטי יורש. מי אמרינן הא לא מיהייבה בראיה, דכתיב כל זכורך, וכיון דיא מיחייבה למיכק

לרגלים. נפקא מינה, לנודר. למיקם עליה בבל האחר, ורבי שמעון היא, דאמר ג' רגלים כסדרן וחג המצות תחילה. ת"ר, חייבי הדמין והערכין וההרמין וההקדשות חטאות ואשמות עולות ושלמים, צדקות ומעשרות, בכור ומעשר ופסח, (ד:) לקט שכחה ופאה, כיון שעברו עליהן שלשה רגלים, עובר בבל תאחר; ר״ש אומר שלשה רגלים כסדרן, וחג המצות תחילה. ר״מ אומר, כיון שעבר עליהן רגל אחד עובר בבל תאחר. ר׳ אליעזר בן יעקב אומר, כיון שעברו עליהן שני רגלים, עובר בבל תאחר. רא ברשט אומר. כיון שעבר עליהן חג הסוכות עובר עליהן בבל תאחר. מיט דתנא קמא? מכדי מינייהו סליס למה לי למהדר ומיכתב (דברים מי) "בחג המצות ובחג היטבועות ובחג הסוכות?" שמע מינה, לבל תאחר. ורשש אימר אינו צריף לומר בחג הסוכות, שבו דיבר הכתוב, למה נאמרץ לימר שזה אחרון. ור״מ מ״מץ דכתיב (שסיב) "ובאת שמה והבאתם שמה". ור' אליעזר בן יעקב מאי טעמא? דכתיב (במרבר כה) ״אלה תעשו לה׳ במועדיכם״ מיעוט מועדים שנים. ור׳ אלעזר בר״יט מ״ט? דתניא ר״א בר״יט אומר: לא יאמר חג הסוכות שבו דיבר הכתוב, למה נאמר ? לומר שזה גורם. ור״מ ורבי אלִיעור בן יעקב, האי "בחג המצות ובחג השביעית ובחג הסוכות" מאי דרשו ביה? מיבעי להו לכדרבי אלעזר אמר ר' אושעיא, דאמר ר"א א״ר אושעיא: מניין לעצרת ישיש לה תשלומין כל שבעה? ת"ל "בחג המצות ובחג השבועות ובחג הסוכות" מקיש חג השבועות לחג המצות, מה חג המצות יש לו תשלומין כל שבעה, אף חג השבועות יש כן תשלומין כל שבעה. למאי הילכתא כתביה רחמנא לחג הסוכות? לאקושיה לחנ המצות, (ה.) מה חג המצות טעון לינה, אף חג הסובות טעון לינה. והתם מגלן? דכתיב (דברים יו) "ופנית בבקר והלכת לאהליף". (ה:) כינהני כיילי? דתנו רבנו (דברים כג) עבי תדור נדרץ, אין לי אלא נדר, נדבה מניין? נאמר כאן נדר ונאמר להלן (ויקרא ז) אם נדר או נדבה", מה להלן נדבה עמו, אף כאן נדבה עמו, אלה' אלחיד / אלו הדמין הערכין והחרמין וההקדיטות. (דברים כג) ״לא תאחר ליטלמו״ הוא ולא חילופיה (שב) עבי דרוש ידרשנו" אלו חטאות ואשמות עולות ושלמים, (שב)

4 200 -

בחדש הנכנס באחד בניכן הוא ר״ה לרגלים. נפקא מינה, דהאי ר״ה. לענין גדר שהוא מוזהר בכל תאדר, ותלה הכתוב איחורו שלשה רגלים ואשמעינן מתני' שאינו עובר עד שיהא פכח ראשון ישלשתן, שאם עברו עליו שלא ככדרן אינו עובר. הייבי הדמין, אמר דמי עי'י. והחרמין, חרמי גבוה. בבור ומעשר, מעשר בהמה, מבדי מינייהו כליק, כשאמר הבתוב: שלש פעמים בשנה יראה כל זכורך בחג המצות וגו' מהם היה עולה, כבר כתוב למעלה בענין שמור את חדש האביב: שבעה שבועות תספר לך, הג הכוכות תעשה לך. למה לי למיחדר, ולימנינהו בפרש' הג חבובות? ש"מ לבל תאחר, דה"ק חיו נראין לפניו לשלם נדריכם ולא תבאו ריקם, אין צ"ל רג הסוכות, אף כשהוזרין לכל תאחר לא היה צריך יהזכירו שהרי הענין עכוק כו. שבו דיבר הכתוב למה נאמר לומר שזה אחרון, עד שיעבור אותם ככדר חזה. מניין לעצרת, דאילו ברג הכוכות וברג המצות נפקא לן מוהגותם אותו רג לה' שבעת ימים יכול יהו חוגגין כל ז'? תל אותו, אותו אתה הוגג, ואי אתה חוגג כל ז'; אם כן למה נאמר ז'? לתשלומין, שאם לא חג הגיגתו בראשון, יקריבנה בשני. טעון לינה, ליל חוש"מ. ופגית בבקר, בישט לא קאמר קרא, שהרי הוא יום שחיובו ליראות בעזרה, מנא הני מולי, ראבל הנך דתניא במתני לעיל איכא כל תאחר? נדר, הרי עלי. נרכה, הרי זו. נאמר להלן נדר, ואם נדר או נדבה וגוי. אלו הדמין והערכין כוי, שהן קדשי בדק הבית וכורן לה' ואין לבהנים בהן כרום. הוא ולא הירופיו, עריו אתה עובר ולא על חילופיו. א"ו חטאות ואשמות, שהן נדרשין ממד שהרי הוכה הם מוטלין עליך. ועולות ושלמים, כגון עולות ראייה ושלמי דגיגה שהן הובה, ראילו דנדר ונדבה ברישא דקרא כתובי, וה״ה נמי לבכור ולמעשר ופכח שהן הובה. ה׳ אלהיך אלו צדקות ומעשרות, דהא קרא יתירא הוא, דהוה דיה למכתב כי דרוש ידרשנו, וכבר ה' כתיב

באן ליציאת מצרים. וממאי דמעיטה דאב קדים, דילמא מעיטה דיטבט קדים? לא ס"ד, דכתיב (שם) האחרי הכותו את סיחון" וכי נה נפשיה דאהרן אכתי הוה סיחון קיים. דכתיב, (ג.) (במדבר כא) , וישמע הכנעני פלף ערד'י מה שמועה שמע? שמע שמת אהרן ונסתלקו ענני כבוד וכסבור ניתנה רשות להלחם בישראל. מי דמי, התם בנען הכא סיחון? תנא, הוא סיחון, הוא ערד, הוא כנען. תניא כוותיה דר' יוחנן. מניין שאין מונין לחם למלכים אלא מניסן ? שנא'. (מלכים א ז) "ויהי בשמונים שנה וארבע מאות שנה לצאת בני ישראל מארץ מצרים ונומריי וכתיב, (במדבר לג) הויעל אהרן הכהן אל הר ההר על פי ה' וגומר' וכתיב ,.ויהי בארבעים שנה בעשתי עשר חדש" וכתיב (דברים א) האחרי הכותו את סיחון וגומר" ואומר (במדבר כא) ,,וויינמע הכנעני וגו" ואומר קויראו כל העדה כי נוע אהרן ונימר , ואומר (שביי) ,,ויהי בחדש הראשון בשנה השנית ונומר" ואומר (שמות מ) , ויהי בשנה השנית בחדש השני ונומר" ואומר (שם יט) "בחדש השלישי לצאת בגי ישראל ונומר" ואומר וד"ה ב-גו , ויחל לבנות וגומר". א"ר חסרא, לא שנו אלא למלבי ישראל, אבל למלבי אומות העולם מתשרי מנינן, שנאמר, (מחמיה א) "דברי נחמיה בן חבליה ויהי בחדש כסלו שנת עשרים וגומר" וכתיב (שפב) "ווהי בחדש ניסן שנת עשרים לארתחשסתא וגומר" מדקאי בכסליו וקרי ליה שנת, עשרים, וקאי בניםן וקון ליה שנת עשרים, מכלל דר"ה לאו ניםן הוא בשלמא היאף מפרט דלארתחשסתא, אלא האי, ממאי דלארתהשכתא? דילמא, (ג:) למנינא אחרינא הוא? אמר רב פפא, שנת עשרים שנת עשרים לנזירה שוה: מה התם לארתחשפתא, אף הכא לארתחשסתא. וממאי דמעשה דכסליו קדים, דילמא מעשה דניסן קדים ? לא סלקא דעתף, דתניא, דברים יטאמר חגני לנחמיה בככליו, אמרן נחמיה למירף בניסן, שנאמר, (נחמיה א) "דברי נחמיה בן חכליה ויהי בחדש כסלו שנת עשר ם ואני הייתי ביטוטן הבירה ויבא חנני אחד מאחי וגומר, ויטעריה נצתו באיט וג'מר, ויהי בחדש ניסן שנת עשרים לארתחשסתא המלך יין לפניו וגומר, וייטב לפני המלך וישלחני ואתנה לו זמן". מתיב רב יופף, (דגי ב) ביום עשרים וארבעה לחדש בששי בשנת שתים לדריוש// וכתיב, (שכ) בשביעי בעשרים ואחד להדש/ ואם איתא, בשביעי בשנת שלישית מיבעי ליה? אמר רבי אבהו בורש מקד כשר היה לפיבד מנו לו כמלבי ישראל. מתקיף לה רב יוסף, חדא דא״ב קשו קראי אהדדי! דכתיב (עורא ו) ושיציא ביתא דנא עד יום תלהא לירה אדר די היא שנת שית למלבות דריוש מלכא / ותניא, באותו זמן לשנה הבאה עלה עזרא מבכל וגלותו עשו. וכתיב, (שם ו) עויבא ירושלים בחדש החמישי היא שנת השביעית למלף ואם איתא, שנת השמינית מיבעי ליה? ועוד, מי דמי, התם בורש הבא דריוש? קשיא (ד.) ולרגלים, רגלים באחד בניסן הוא, בט"ו בניסן הוא ? אמר רב חסדא, רגל, שבו ראש השנה

ראו רות דאי תשרי רות הוה ליה בשנט שנת מוא. דילמא להקמת המשכן, שהיה בשנה חשנית. דילמא מעשה דשבט קדים, וכתשרי שלפניו נכנכה שנת ארבעים. אדרי הכותו את כידון, נאמר במשנה תורה. תניא כוותיה דר' יוחנן, בכולי קראי דאייתי לעיל. ויבא חנני, מירושלים בא שכבר עלו בני הגולה מימות כורש והיו שם בימיו ובימי אחשורוש וארתהשכתא, זהו דריוש שאחר אחשורוש, שנכנה הבית כשנת שתים לדריוש, והרכה נשארו בככל, ונהמיה כן הכליה היה שר המשקים למלך בשושן הבירה. בששי כשנת שתים, שניהם בנבואות הגין נבדק במקרא ולא נמצא כתוב בפכוק שני בשנת שתים אך יול שלפכוק של מעלת חימנו קאי שבתוב בו בשנת שתים. חדא, דאם מניכן מניגן קשו קראי אהודי. באותו זמן לשנה הבאה, ע״ב שביעית היא לו נומה נפשך. ובתיב בעזרא וובא ירושלים בחדש ההמישי הוא שנת השביעות למלך, ואי מגו לו מניכן שמונית היא ועוד, אנן בדריוש קיימינן ואת אמרת כורש מלך כשר היה. רגל שבו ר״ה לרגלים, רגל שהוא ארבעה ראשי שנים הם: באחר בניסן, ר"ה למלכים ולרגלים. באחר באלול ר"ה למעשר בהמה; ר"א ור"ש אומרים, באחד בתשרי. באחד בתשרי, ר"ה לשנים ולשמיטין וליובלות לנטיעה ולירקות. באחד בשבט, ר הלאילן, כדבריב ש. ב ה אומרים, בחמשה עשר בו. גמי למלכים, למאי הילכתא. אמר רב חסדא לשטרות. תנו רבנן מלף שעמד בעשרים ותשעה באדר, כיון שהגיע אחד בניסן עלתה לו שנה; ואם לא עמד אלא באחד בניסן, אין מונין לו שנה, עד שיגיע ניסן אחר, (ב:) וקמ"ל דניסן ר"ה למלכים. ויום אחד בשנה חשוב שנה ואם לא עמד אלא באחד בניסן, אין מונין לו שנה עד שיגיע ניסן אחר ואע"ג דאימנו עליה מאדר, מהו דתימא נימנו ליה תרתין שנין, קמיל תיר, מת באדר ועמד אחר תחתיו באדר, מונין שנה לזה ולזה; מת בניםן ונמר אחר תחתיו בניםן, מונין שנה לזה ולזה; מת באדר ועמד אחר תחתיו בניםן, מוגין ראשונה לראשון, ושניה לשני. א"ר יוחגן. מניין למלכים שאין מונין להם אלא מניכן? ישנאמר, (מלכים און) ,,ויהי בשמונים שנה וארבע מאות שנה לצאת בני ישראל מארין מצרים בשנה הרביעית בהודש זיו הוא החדש השני למלך שלמה על ישראל" מקייש מלבות שלמה ליציאת מצרים. מה יציאת מצרים מניבן, אף מלכות שלמה מניםן. ויציאת מצרים גופה מנלן דמניסן מנינן. דילמא מתשרי מנינן? לא כלקא דעתר, דכתיב (במדבר לג) ,,וועל אהרן הכהן אל הר ההר על פי ה' וימת שם בשנת הארבעים לצאת בני ייטראל כיארץ מצרים בחדש החמישי באחר לחדש" וכחים (דברים אַ) ,,ויהי בארבעים שנה בעשתי עשר חדש באחד לחדש דבר משה וגומר" מדקאי באב וקרי לה שנת ארבעים, נקאי בשבט וקרי לה שנת ארבעים, מכלל דר״ה לאו תשרי הוא. בשלמא היאך, מפרש דליציאת כיצרים, אלא האי, ממאי דליציאת מצרים דילמא להקמת המשכן? שנת ארבעים שנת ארבעים לנזרה שוה, מה כאן ליציאת מצרים, אף

ריט"י

למלכים, רגילים היו למנות זמן שטרותיהם לשנות המלך משנת שעמר בת המלך כראמרי/ במשכת גיטין משום שלום מלכות, וקכעו חכמים אחד בניכן לתחלת שנתו ואפיי עמד בשבט צו באדר כלתה שנתו משחגוע ניכן ויתרילו למנות לו שנה שנייה. למעשר בהמח, שאין מעשרין מן חנולדים בשנת זו על הנולדי בתבירתת. לשמיטין וליובלות, משנכנה תשרי אכור לדרוש ולזרוע מן התורה. לנטיעה, למנין שני ערלה ואפי' נטעה כאב בלתה שנתח הראשונה לכוף אלול וככולהו מפיש טעמא בגם'. לירקות, למעשר ירק יצאין תורמין ומעשרין מן הנלקט לפני רוח על יצל אחר רוה. לאילן, לענון מעשר, שאין מעשרין פירות האילן שחנמו קודם שבט על שחנטו לאחר שנט, שבאילן תולך אחר תנטה. גבוי למאי חילכתא, כלומר רמה הוקבע יום מיוחד למנין המלכים? אימא שעל כל מלך ונילך התחיל שנתו מיום שעמר כו. לשפרות, להכחין איזה שפר הוב מוקרם למלוח ואיזה מאוחר, עלתת לו שנת, בלומר כלתת לו שנתח ומעתה מונין לו שנה שנייח. דאימינו עליה, נמנו וגמרו השיים למנותו. לזת ולוח, חבא לכתוב שטר באדר לאחר שנמר חשני, אם רצה לכתוב בשמר בשנת פלוני למלך שמת כותב, ואם רצה כותב בשנה ראשונת למלך פלוני שעמר. מת בניתן ועמד אחר תחתיו בניכן, והוא תדין אם עמד באחר מכל החרשים שעד ניכן חבא, ורוצה למנות בכל משטרות שוכתבו משעמד השני למנון שנות הראשון מונח, והרוצה. כותב בשנה ראשונה למלך שעמר. ושניית לשני, הבא לכתוב משעמר זה לא ימנה שנה שניית למל- שמת, שאין שנה זו שלו ולא ימנה את הראשונה לשני, לקרות שנה שעמר בה שנייה, אלא שנייה זו ראשונה לשני. בחדש זיו, הוא אייר כדמפרש קרא הוא החדש השני ואמרינן לקמן ניכן הת לבדה מניין החדשים. למלך שלמת על ישראל, אשנת רביעית קאי, ומקרא מכורם חוא: בשנת רביעית למלך שלמת על ישראל בהדש זיו הוא החדש השני. מקיש מלכות שלמה, לענין מנין השנים ליציאת מצרים שהרי המקרא תוה מנה שנה זו שנת ד' מאות ושמונים ליציאת מצרים וכשנת ארכעה למלוך שלמה. מה יצואת מצרים, מנין חשניה שמונין לה מתחילין מניכן אף מלכות שלמה מניכן. אימא מתשרי, אַנִ״ם שיצאו בניכו משהגיע תשרי קראו לו שנה שנייה, לפי שתשרי ר״ה לשנים הנמנים לכריאת עודם והוא הדין ליציאת מצרים. ויהי בארבעים שנה הואיל משה באר את התורה, מכלל ויתשרי

כמוהו ולא לתקן את המנהג מן ההלכה\*) בעת שנשנית משנה זו מצאה ארבעה ראשי שנים, בארבעה חדשים. ותבא היא ותלמד להשות את המנהג הזה בכל מקום ותנבל את היום מהחודש, להראשון בו, וצורת המשנה כאשר היתה טרם שם רבי אותה בסדרו: ארבעה ראשי שנים הן: באחד בניםן, באחד באלול, באחד בתשרי ובאחד בשבט. שלא היה להם כל צורף לפרש, מפני המנהג שהיה ידוע לכל ישראל, ואף רבי המסדר את המשנה שבימיו לא היו עוד כלכי ישראל וגם כבר נתרופף המעשר והתרומה, מפני שהבהנים הלוים לא שותו עוד בבהמ"ק וממשלתם הוסרה מידם והזרה לבית דוד, הוסיף בביאור המשנה, למלכים, למעשר בהמה וגם את דעת ר"א ור"ש שאין עוד צורך למקצת החרדים הנוהנים עוד לעשר את בהמתם ואת תבואתם בחודש אלול כי אין חשש אם גם יתערבו בשנה הבאה, ועל כן תעשרנה בשנה הכללית שהיא תשרי, לרמז כי כן היא גם דעתו; יוכן הוסף כדברי ב"ש וב"ה אולי מפני שבימיו נתאחרה החנטה והוא עצמו היה מבית הלל.)

(3) מן המשנה בארבעה פרקים העולם נדון נראה, שכבר בימי המשנה היח יום ראש השנה כיום תשובה, ווען שעקר התשובה היא שעבוד הלב לאב נו שבשמים והתפלה על כליחת החטאים, בא רבי במשנתו (בפרק ראוהו ב"ד) והיה באשר ירים משה ידו ובוי ללמד כי רק ההסתכלות כלפי מעלה ושעבוד הלב לשמים, ידרש בימי התשובה שהוא מן ר"ה עד יום הסליחה "יוהב"פ" אך לא ידעה עוד מהספרים הנפתחים בר"ה שהמציאו האחרונים, והמלה "נדון" יש להבינה כמו שאמרו בני בתירא לריב"ז (לקמן בנמרא) נידון ואח"כ נתקע, והראיה מן הכתיב היוצר יחד לבם המביז על כל מעשיהם תתאים לזה, ביההחתכלות כלפי מעלה גורמת פשפוש המעשים שנעשולמטה. """

4) אחרי שסדר רבינו את מנין ראשי השנים, את תכלית יום הזברון, דיני תקיעת ושמיעת שופר בקיצור נמרץ וכן את המנהג שהיה במקדש בשופר שהיה פיו מצופה זהב ושאין שום צורך בהכנה לתקיעת שופר כ"א העובר אחורי בהכנ"ם ושמן קול שופר עשה את חובתו. וגם מנהג אמירת הפפוקים של מלכיות זברונות שופרות לפני התקיעות בקיצור נמרין, אחרי שככר הקדים להן את עקר הדבר מהסתכלות כלפי מעלה ושעבוד הלב, האריך מאָד בכל המשניות הנוגעות בענין ראיית הלבנה, שאך למנץ חדשיה ימנו בנ"י, עדי הראיה, צורת הטבלות שהיו לר"ג, והקבלות שהיו לו מאבותיו. כלומר החשבון האמתי, שעל פיהם קבל את העדים, ואת התקנות שהתקין ד' יוחנן בן זכאי שבזה השמיע שיש כח ורשות לגדול הדור להתקין דבר גם אם אינו כתוב בתורה, ואם גם יראה כנורע או מוסיף על דבריה. ויטאך ביד הב"ד הגדול הרשות לתקן חמועדים והחנים ולא לכ״ד אחר ולאנשים פרטים אף שיהיו מגדולי העם, מפני שצריכה היתה אז האריכית הזאת, כי בימיו החלו כבר בני גולה להתאונן וחפצו להסיר מהם, את עול הנשיאות ולתקן המועדים לעצמם עפ"י חשבון חדשי הלבנה. ועל כן האריך לספר מה שקרה לזקנו ר' גמליאל עם ר' דוסא בן הרכינם ועם ר' יהושע שגם המה החליטו ואמרו שאין לנו אלא מעשה בית דין שבימינו והוא חשוב כמעשה משה רבינו בעצמו אף על פי שנראה לעין כל שטעה או שנה. זו היא כל המסכתא כולה, שממנה תצאות רבות להיסתורית ימי קדם. זיל גמור!

א) כל החפין לרעת את הראוות הנצחות שאין עליהם תשובה לאלו הדברים, יעיון נא ברוברתנו ברקאי מצד 20 והלאה בתערתנו בשולי הגליון; ובמורה נבובי הזמן שער י"ג ד"ה: עצורת ההלרב" וובראיו ייד תיינו.

ההרכברי הקראט יכן נתמה.
\*\* מאמרי של ה' כרוספראי בשם ר"י, שבר ח ספרים נפתחין מקורו מן הבריותא ג' ספרים
נפתחים ליום הדין אבל שם חבונה ביום תחיית המתים כפרושו של רש"י (ראה צד 17 בפנים ובאריבות
נפתחים ליום הדין אבל שם חבונה ביום תחיית המתים כפרושו של רש"י (ראה צד 71 בפנים ובאריבות
בגמרות חישנות במקום הזה) ואשר אמרו משום ה' יוהנן אין לדוש כי כן דרכם היהה לתלות באילן
גדול דבר אשר רצונם חיה שיתקבל, ור' יוהנן התיר זאת ולכן תלו בו, ודי למשכיל.

מסררי התלמוד ישתמשו במבטא כזה על אדם גדול וקרוש להם כרב אשי ומר בנווכן בטוים לא נאים על שארי חבמים וגם על האבות והגביאים וכו' וכו' מה גם שאם
אמנם לא היו המסדרים האחרונים חכמים כרב אשי וחבריו הלא היו בעלי צורה ובעלי
דרך ארץ ולא פיהם יוציא מלין כאלה.—אך התגנבו בתוכו מאנשי דלא מעלי—ואולם
חתימת התלמוד לא הועילה וחפצם לא נעשה, כי הרבנן סבוראי שהיו אחריהם וגם
הגאונים הכניסו בתלמוד דברים רבים מדעתם והוסיפו עליו בכל דור וזמן.

חכמי הגמרא, שלמען תתגדל ותתקדש המשנה ושכל העם יראו שהיא תלויה רק בתורת משה, שמו כל מעינם בה רק להלכה, ולכן דקדקו לא לבד בלשונה, כי גם באותיותיה ודרשו גם מהם מיעוטין וריבוין כבתורת משה והגביאים ובראותם כי אינה מתאמת עם ההלכה בימיהם, דחקו ולחצו אותה בשנוים רבים כאמור למעלה, כאשר כן עישו התנאים עם הכתובים בתנ"ך וכל זה הוכרחו לעישות מפני המנגדים הרבים של הכתות השונות נגד התורה המסורה שלא הודו רק בתורה הכתובה, שמפני זה שאלו חכמי הגמרא על כל דבר שאינו מפורש במקרא, מנלן? וגם התמיה פשיטא! אם דבר חכמי הגמרא על כל דבר שאינו מובל פירוש אחר מאשר השמיעה המשנה. ועל רברים שבמנהג העבריםורם ולא יוכלו להועיל לההוה ולעתיד, שאלו "למאיהלכתא"? עד כא תילדתן בקיצור; ועתה נבאר מטרת ותוכנה של המם הזאת שאנו עסוקים בה:

חסר הוא בתורת משה, הנביאים והכתובים, עקר גדול שממנו יכולנו לדעת את סדר העולם ודברי הימים, והוא מנין השנים, אשר מבלעדו לא נוכל למצוא ידינו ורגלנו, ישלא נאמר מאיזה עת וומן, או באיזה חודש ויום מנו הקדמונים את מנין שנתם. אמנם כתוב מפורש: החודש הזה לכם ראש חדשים, ראשון הוא לכם לחדשי השנה (שמות יב, ד.) שלפי עומק פשוטו מצוה המחוקק: כי לא לבד שהחידש ניסן יהיה ראיטון במעלה, כ"א גם ממנו תתחיל טנין חשנה, אבל גם כתוב אחר לפנינו הנראה לכאורה בכותר אותי, והוא "וחג האסיף בצאת השנה" (שם כג, כח) שאם לא נבאר מלות בצאת השנה" במובן "במשך השנה" יובן עפ"י עומק הפשט החג של אוסף התבואה בנמר השנה שהיינו חודש אלול. ויען כי קשה היא לפנינו לבא על כונת הכתובים נפן על המצטה הידוע לנו מההיסתוריה ונראה, כי מניסן מנו המלכים את שנתם, לא לבד מלכי המצרים כ"א גם מלכי ישראל משלמה והלאה; ולעומת זה נדע כי כל מלכי המזרח הארמענים והכישדים מנו אז את שנתם מחודש סעפטעמבר שתוא תשרי, ואם אמנם לא נדע איככה התנהנו בני ישראל ברשתם את ארץ כנען אם מנו את שנתם כהעם אשר יצא ממנו, או כי כהעם אשר ירש את מקומו, הנה ברור הוא: כי בזמן המשנה הקדומה, במלות אחרות, בימי הבית השני, מנו את שנתם הכוללת מתשרי; אבל יתבן עם כל זה כי מלבי הבית השני מנו את שנתם מניסן כהמלכים הקודמים (ואולי חשו גם להנכפל במקרא שתי פעמים "לכם ראש חדשים, ראשון הוא לכם / להזהיר שלא תעשו כמעשה הנו ם שאתם באים שמה המונים את שנתם מתשרי) ובכל השטרות שנם בני ישראל נקבו בם את שנת מלכיהם כאשר כן היה המנהג אצל כל העמים, היתה איפוא התחלת היטנה מניסן. התרומות והמעיטרות בזמן הבית השני שברוב שנותיה היתה תחת ממשלת הכהנים ונשמרו בכל תוקף, הפרישו בצאת השנה (למנינה הבללית לא לשנת המלכים) להתרחק מן המחלוקות וערבוביא של התבואות משנה לשנה והוא בחודש אלול. ואך מעשר פירות האילן אחרו עד חודש שבט ר"ל תיכף אחרי החנטה של האילנות ג"ב כדי שלא לערב פירות שנה זו עם שנה הבאה, ולא לתת יד להכהנים הלוים לשלוט במעשי ידם.

2) המשנה הקרומה שכן היתה דרכה לדבר תמיד מן המנהג ולתקן ההלכה

לתור וקדרוט אחריהם בבתי מדרשים וישיבות שהיו חוין למקום ממשלתו, הקיפו עליו בתרנגולי של בית בוקיא והסתירו אותן ממנו ורבות נסדרו גם במקום ממשלתו בחשאי אשר נתפרסמו רק אחרי מותו, אך תלמידי רבי הסירו מהם את השם "משנה" שהוראתה שנית במעלה אחרי תורת משה ויכנון בשם תוכפתות שר"ל שנתיספו אח"ב, או כי שהנה רק נוספות ולא מן העקריות וגם ברייתות שר"ל שתחשבנה רק לחיצוניות שנשנו חוין כון בותלי בית המדרש ולצדדיות ולא לפנימיות ולעקריות, אבל גם בשם הזה נפזרו מיד אחרי מותו בכל העולם וכמעט שהחשיכו זהרה של משנתו של רבי, ולוא לא נתאספו תלמידיו להחזיק ישיבות גדולות להצדיק את משנתו של רבי, כי עתה כמעט לא היתה לה תקומה בין התוספתות וברייתות הרבות שהיו מבליעות אותה ולא נודע כי באה אל קרבנה, שלכן היה כל עסקן של הישיבות במערב ובמזרח, בישנתו של רב ושמואל בבבל, ור" ינאי ור" יוחנן בפלישתנא, לעסוק ולהגות במשנתו של רבי לתרין אותה במקום שיש עליה חולקין בתוספתא וברייתות שקראום ע"ש ר' חייא ור' אושיעא שהיו חביבות בעיני העם; ופעמים רבות קצצו את לשונה והוסיפו עליה בחסורי מחסרא שקבעו בה דעת ולשון הברייתא, או כי אמרו "אימא הכי" ר"ל ההיפוף מן הכתוב במשנה וקראו כאלו כתובה במשנה, למען תתאים או עם התוספתא המתנגדת לה, או עם המנהג שנשתנה וקכל צורה אחרת מאשר היה לו בזמן רבי, ובמקום שלא היה להם ברירה אחרת הוסיפו גם משנה שלימה בצורתה וכלשונה וסדרוה בתוך מיטנתו.

ה) החכמים שנזכרו בתוך משנתו של רבי או בתוך התוכפתות והברייתות נקראו בשם "תנאים", ביחיד "תנא" שהוראתו "מורה", "מלמד" Professor.

פי) לימודיהם של הישיבות במשך שנות מאות שגם אות; רשמו התלמידים לעצמם ונעתקו אח"ב מיד ליד, נקראו בשם נמרא, מן השם גמר וסוף, כי השתדלו לנמור ולהיטות את דברי המשנה והברייתא ועפ"י רוב גם לנמור את ההלכה כזה או כזה, (אם כי לא למעשה כי ע"ז הזהיר רבי יוחנן שלא יתנהגו כההלכה הכתובה ער ישיאמר בה מפורש כן תעשו), וחכמי הגמרא נקראים בשם אמוראים, ביחיד "אמורא" ישהוא "מתורנמן", מפרש ומבאר לעם את הדברים שאינו מבין לבדו. ויען כי הנהו רק מפרש ומבאר, אין לו רשות לחלוק על התנא מן המשנה או הברייתא. אם לא שיש לו תנא אחר הסובר כמותו שאז יוכל להתנצל ולומר, כי דעת התנא ההוא ישרה בעיני יותר מדעת התנא הזה, ורבינא ורב איטי שהיו במאה החמישית, למספר הנהוג, המאה השלישית להאמוראים, החלו לסדר את הגמרא במהדורא קמא ולא עלתה בידם היטב ונצרכו לסדר אותה במהדורא תנינא, אבל בתוך כך נאספו אל עמם והכתבים נתנלגלו מיד ליד עד שקם במאה השישי רבנא יוסי ראש ישיבה האחרונה מהאמוראים בפומבדיתא ויער את לבב חבריו לקבץ את כל הכחבים ולחתום אותם יכלא יהיו רשאים להוסיף עליהם, כי ירא היה פן יאבדו הכתבים מן העולם או כי האחרונים יוסיפו עליהם ויעשו בם כרצונם, ובדעתו כי לב המלכות מימות פירוז רשיעא לא טוב לבית ישראל וישיבתו היא האחרונה להאמוראים, קבין בחפזון גדול את כל הכתבים סדרם ויחתמם. וההפזון הזה גרם כי נָסדרו מאמרים רבים מאד שלא במקומם הראוי, שנשנו דברים רבים פעמים רבות בלי שינוי לשון ובשינוי ותוספות, וגם מאמרים רבים התגנבו בם ממנדי התלמוד ומנגדיו. מפני שלא היתה להם עת ראויה לבקר את כל המאמרים, (כי אך שבע עשרה שנה מלך רבנא יוסי בישיבתו) ומאמרים רבים הכניסו אויבי התלמוד בזדון למען יאבד התלמוד את ערכו בעיני העמים. שכן התגנב המבטא: "הא דרב אשי בדותא היא" כעשר פעמים בתוך התלמוד מה שלא נובל להאמין כי

## מבוא קצר

#### להתלמוד בכלל, ולמם' ראש השנה בפרם.

יען כי עלה הגורל על המסכתא הזאת כי תעקה בדפום ראשונה, נחשוב לחובה לתת לה מבוא קצר שבו יכנס הקורא המתחיל — הארוך, יבא אי"ה במקומו — והיה אם ימצאו הקוראים, כי דרכנו במבוא הזה אינה דרך כבישה מאשר קדמנו, ידעו כי דרך חדשה היא, אשר תבוטל בהתנגדות רבים, בלא ויכוחים, שאם אמנם יש לנו על מה לסמוך לא נאמר קבלו דעתנו; כי רק דנים אנחנו אבל לא נאמר: "כן יקום" וע"ב חדלנו פה להראות המקורים שמהם שאבנו את דברנו נגד דרכנו בכל אשר חברנו עד כה; ואחרי ההקדמה הקטנה הזאת, נאמר:

- א) המשטניות שתפנינו ברובן קדומות הנה מאד, כי השומעי לקח בבתי מדרים והחכמה, "שהיו נהוגים בישראל עוד מימות יהושפט מלך יהודה, רשמו את דברי החכמים לעצמם, להיות תלמורם רגיל בפיהם, בשפת קצרה וברובם בלשון ששמעום, אך לפעמים הוסיפו עליהם כעין ביאור ופירוש מן הצד, וברבות הימים פרצו המשניות למעלה עד כי עלה מספרם לדעת רבים עד שש מאות סדרים.
- ב) תוכן המשניות הקדומות היה המנהג שהיה נוהג בימיהם אצל ראשי העם ומנהיגיו, בין בדברים הנקראים בין אדם למקום כמצות שבת, תפלה וק"ש, ט מאות וטהרות ומאכלות אסורות, ובין הדברים שבין אדם לחברו כדיני נשים ועבדים, ודיני ממונות וגם דיני נפשות, שבבתי המדריש היו עסוקים בהם לעשות את המנהג קבע בכל מקום שבני ישראל נמצאים.
- ג) ברבות הימים שהחלו להעתיק את המשניות איש מרעהו ובגים ירשום מאבותם והוסיפו עליהם וגרעו מהם, קם רבינו יהודא הנשיא הנקרא עפ"י רוב בשם "רבי" סתם, ויחל לקבין כל המשניות אל ישיבתו ומהם ברר ובחר וחדר אותם לששה חדרים מיוחדים אשר קרה לחם שמות לפי ענינם: זרעים, מועד, נשים, נזקין, קדשים, טהרות; ויקדשם לבית ישראל.
- ד) בין המשניות אשר ברר רבי נמצאות אלה שלא שנה את שפתן ונתנן לפנינו בלשונן הקדום, אך גם ישנן בהן שהוסיף עליהן וישנן גם אלה שפיוש אותן בקצרה ר"ל שהכנים איזה כילות מבארים את הענין בתוך המשנה עצמה כעין מאמר המוסנר, אבל יש בחן גם אלה אשר שנה את לשונן וטעמן מפני שבימיו בבר נשתנה המנהג וקבל צורה אחרת.
- ה) הדברים אשר רצה רבי כי יקובלו להלבה באין פוצה פה, שנאן סתם ולא פירש שם האומרם, אך על רבות מהם שלא היה בכחו להכריע את ההלכה, או כי אלה שהיו כבר מפורסמים בעם עם שם האומרם, סדר אותם בשם אומרם ויקרא בשם גם את דעת המנגדים להם, בלא כל הברעה, אבל ישנן גם אלה אשר אמרם בשם אחרים או יש אומרים, מאשר לא רצה לקרא עליהם שם האומרם משעמים ידועים.
- ו) לא בהסכמת רוב החבמים סדר רבי את משנתו ואדרבה רבים ערערו עליו ויסדרו משניות לעצמן בחשאי שלא היו מתאימות עם משנתו, אבל רבי בכחו הגדול אצל הרשות, בנשיאתו שהנהיג ברמה, ובנכסיו הרבים, כפה את כל מנגדיו שלא ירימו ראש נגדו ושתקובל משנתו לעיני כל ישראל כהתורה הנתנה מסיני; ותלשידיו הגדולים כאשר ראו כי כונתו לשם שמים להמעים המחלוקות בישראל, החוו החזיקו בידו ותורתו נתקבלה.
- י) משניות רבות בער רבי מן העולם אבל לא היה בכחו להשיג כולן, ובהתהלבי

עמנו ותורתו יקר ללכם, בכל מקום שהם, לחיות רעזר ולכעד לחמחבר המשכיל הזה, לאמץ זרועותיו, לתמכו ולחזקו, למען יובל להוציא את מחטבתו לפועל ולתת ברכה לבות ישראל בתורתו

הישנה אשר כל דברי הפין פמונים בה.

וחיו הדברים האלה אשר דברתי למען האמת
והצד ן, לאור ורגם לדור אחרון כן גם במאת
השע־העשרה לא אלמן היה ישראל ממוקירי
תורת זו לו ומתומים ירי חכמים וכופרים קעוכקים
להגדיל תורה ולהאדירה, ומובטחני, שכל תלמיד
הגון אשר תצמא נפשו לשאוב מים ממעיני
הזון אשר תקמא נפשו לשאוב מים ממעיני
הזה לרות נפשו השוקקה. יותי נועם ה' עליו
ועל כל תומכיו ועיוריו כערירה.

בנימין סאלד. רב ומורה לעדת אוהב שרום בעיר באַלשימארע.

Dr. Benjamin Szold.

מכתב הרה"ג החכם הנודע בשטרים לשם ולתהלה הר"ר קויפמאן קאהלער, רב לעדת בית אל בנויארק.

New York, Feb. 12, 1895.

אדון נכבד!

בכר לבכי וככל נפשי הנני מככים לדעת הפרופיכור לאצארים והרכנים הדוקטורים יאכטראוו ומילצינער כשבת הוצאת הקלמוד אשר הוא אומר ומיצינער בשבת הוצאת הקלמוד אשר הוא אומר להדפים. גם אני אחשב למשפט, כי כהוציאו לאור את התלמוד הקצר, שנמנו נשמטו כל לאור את התלמוד השר וכלביו דעת הקורא, ואשר יבואו בו כמני ההפכק כדי להקל על המעיין, אז יתיינג הקורא גם על המקומות העא טובה הקשים ולא יהו לו עוד רמשא, ומזהת תצא טובה הכל הכל הרי ובין שאונם כני ברית, אשר על כן חפצי להיות מליין שאינם כני ברית, אשר על כן חפצי להיות מליין ספרות העפרית, אשר אך מעטים ישחדו מככפם טוב בעד המפעל הזה, למען יתמכוהו חובכי בעדה.

דר. ק. קאהרע אל מ. ל. ראדקינסאן.

מכתב הרה"ג החכם המפורכם הר"ר ב. דר. פעלוענטהאל.

Chicago, Feb. 14, 1895.

איש לא יכהד כו התלמוד כצורתו הנובחית כמו שנמכר לנו ע" מסדריו, גדול הוא מאד במותו, ועוד זאת כי ע"ד עומק הפלפול אשר כו והערבוביא מחמת חוסר הסדרים, לא יוכל איש לדעת אותו על כוריו, חוין מתימודו הכמים אשר שמו לילות בימים ויקדישו את כל חייהם אך לעלות בסנכן זה של הספרות הקדומה, אך בימים האלה ובארעות אשר כהן נעל על כל תלמיד חכם ועל כל מורה צדק לעדתו לקבוע אפשר הוא לארם הקדיש את כל עתוהיו אך דלמוד התלמוד לבדו, אשר על כן דבר שאי תחיה הוצאת התלמוד הקצר לרוב העוסקים בון תחיה הוצאת התלמוד הקדר לרוב העוסקים כון לוטיים אותו כבתי מדרש ובין שהם לומדים אותו

כשהם לעצמם, דבר טוב ויפה יהיה קיצור תלמוד כזה, אשר הדבים היותר נכבדים יתבוו ו בן במלין מועשות המחזיקות את חמרונה והוום כל ממשור מורך הלומוד, בפרט אם יעשה למוד מרשור מדרך הלומוד, בפרט אם יעשה למוד התלמוד נקל לנבון ע"י כמני ההפכק אשר יבואו הבליח. אשר על כן הנני להלין בעד הוצאת הפרט. אשר על כן הנני להלין בעד הוצאת חובבי ספרות ישרון בכלל ולפני תלמודו בתי מדרש לרת ואמונה בפרט, ועל העשירים בכני מדרש לרת ואמונה בפרט, ועל העשירים בכני מדרש לרת ואמונה לו לעזר אה אם לא ידעו עמנו החובה לחוות לו לעזר אה אם לא ידעו רמופת מעשה זבולן ישחיה עוכק בברקמוניה מון לשבע יששכר והם עוכקים בתירה". עלה והצלח לתת לנו תלמוד קצר אשר יהיה עולה והצלח לתת לנו תלמוד קצר אשר יהיה יהיה המום ברלים המורה".

דרוש לחפין כל מכין עם תלמיד. מכבדך ב. פעלוענטהאל.

מכתב הרב הגדול המפורסם בתורתו ויראתו וכו'וכו' רב טבתי מוראים רב ודריטן בק"ק "מקוה יטראל" בפילאדעלפיא.

אדוני הגודע בשערים והמפירכם!

ביום שיק קברתי הרפים אשר אני מחזיר אחר שעיינתי כם הישב. לא קלה המראבה אשר העבים מכית, עליו ואם יערת בידו להשלימה העבים מכית, עליו ואם יערת בידו להשלימה מאום שהתחיל לעשותה יפה, אומן גדול יקרא ישכא פתרחת יד איש נודע בשערים כמוחו תהיה יצא מתחת יד איש נודע בשערים כמוחו תהיה למחברו לא לעזר ולא לדן יל כי מה אני שאבוא אחר המלך (מאן מדכי רבנן) כמו רב מדרבי ואברים המפורכמים, אולם האמת אגיר ורא אבחישנו כי הרפים שקריתי משככת ראש השנה ישכו בעיני כאשר כבר הודעתון,

וח' ודרוכנו בדרך אמת להגרול התורה ולתאדורה כאות נפש עבדו, הכווח חיום פח פילאדולפיא וע"א בכ דול רח שבט לשנת הבמות בחוץ ת'ר'נ'ה' לפ ק.

הצעיר שבתי מוראים ס"ט, ש"ן כהוק מקוח ישראל.

#### To Michael L. Rodkinson, D. T.

מכתב הרה"ג המפורסם כו' כו' רב יטלמה צבי זאנגעיטיין הרב העדת "יטער היטטים" בנויארק.

ב חעש קלפ' שקלים שנת תרנ הלפ ק.

הנה קם הרב המופרג וכופר מקיר מי ה
מיכאר לוו ראדקינזאן ניונתעורר לעשות פריטגמא
הדה ולהוציא לאור , קיצור התלמוד לשן .

גם אני קראתי בקצה הכיולה אשר שם לפני
ומשבה אני את הדרך הכרולה אשר שב לפני
כל עובר ארדות ים התלמוד אשר ילך בעקבותיו
בל יפעה ובל ימה ימין ושמאל, ובחוף ימים מים
עום של תורה ישבן לבטח ושעם ווראה פרי
תלמודו. וזכות רכים תליוה כו, ואני תפלה כי
משכורת של המעריך תהיה שלמה! א ד המדבר
משכורת של המעריך תהיה שלמה! א ד המדבר

הק' שלמה צבי זאננעיטיין. רב ודרשן לעדת שער השמים" בעיר נויארק.

מכתב הרב הגדול המפורסם בהבוריו, מדברותיו ומפעלותיו בקהל עדת ישורון הר"ר מררכי נ"י דר. יאסטראוו. הרב לעדת רודף־שלום בעיר פילאדעלפיא.

Germantown, Oct. 5, 1894.

ארני, היָקר!

רמלא הפצך חנני לקחת את העונג לגלות דעתי כי התלמוד הקצר (שבחנתי וראיתי את המראבה) שבדעתך להוציאו לאור יהיה לתועלת רבה לאלמודי חכמים, יען כי ע"ז לא יצטרכו עוד לפלים להם נתיב בתוך גבכי השקלות והטריות אשר לעתים לא רחקות איגן שייכות אל עקר הענין שידובר בו. ובנוגע להעתקת ספרי התלמוד אמנם עודנה לא מלאכה קלה הוא אבל לא יבצר עודנה לא מלאכה קלה הוא אבל לא יבצר עוד ממעתיק מבין (מה שאין כן עם התלמוד בידר, הגני מכברך מאר

M. Jastrow.

To M. L. Rodkinson.

תעודת הרב הגדול המורה את התלמוד בבית מדרש הרבנים בסינסינאטא הנודע לשם בחבורו הנפלא "מבוא התלמוד" הר"ר משה ני' דר- מילצינער,

קראתי עלים אחדים מחלק אחד של התלמוד הקצר אשר ח' מיכאל לוי ראדקינכאן אומר המצא ראיר, ואמצא כי למלאכתו נאוה תהלה, להוצא הארלה השבא כזאת תוקל החבנה בדברי התלמוד בכלל וכפרט להמתחילים לפי שממנה נשמטו כל שיח ושיג שאינו שייך אל הענין אשר ידבר בו וכל מאמר מוכגר בדברים הער יכביד את הכנת הענין, מה גם כי כמני החפכק השאלות והקריאות כפי תמנהג ביתר הספרים יכאו פפנים התלמוד, תקותי חזקה כי אוהבי ספרותנו הישנה יתאמצו בכל עוז להיות רעזר להחכם הזה בגופם ומאדם למען יה לאל ידו להשלים את המפעל רכי התועלת הזה. Cincinnati, Nov., 1804.

Dr. M. Mielziner,

מכתב של הרב הגדול המאירי, שהאיר והעמיד תלמידים רבים אנשי שם, שעד מבוא השמש יגון שמו הר"ריצחק מ. וויים. (שכתב לאיש אחד שמו לא יוכר).

> Cincinnati, Oh., Jan. 14, 1895. ארון נכבד!

נושא מכתבי זה חוא מ, ל. ראדקינסאן, הנודע אשר חפצתי להליחו לך כי תשים לכך אליו ביחוד ולהביר פעלו, המפעל אשר האדון ר, עבוק בו, הוצאת

המפעל אשר האדון ר, עבוק בו, הוצאת תלמוד, מוגת ומתקן והעתקתו לשפת ענגליש פעל ענק הוא, שאר איש אשר כמוהו גם עשה יעשה וגם יכל יוכל, אם יצליח חפצו בידו, אז אז תביא פעלו חיים חדשים ליהדות האמריקני גם פת וגם הוצה לארצנו.

גם פור וגם דוונה להן גבו. אחת איפוא יוכל השואל לשאל: הוצליח בירו להוציא חפצו אל תפועל? ועל זאת אענה

אני, כי בנוגע לחכמתו ודעתו הגני בטוח בו כי
יכל יוכל: וכן בנוגע לכף מעשיו אהין להגיד
גכון לכי כי חפצו יצלח בידו, כי הוא אש רב
עילית אשר לא ייעף ולא ייגע. ועלינו החובה
לעוד לו למען יהי לאל ידו להוציא לאור הלק
אחר לרוגמא, למען תוכח דעת הקהר אם הוא
הגבר המוכשר למפעל הזה ואם לא.
הגבר המוכשר למפעל הזה ואם לא.

ועתה מה אני שואל מעמר? כי אם להחזיק ידו בחוצאות הנערכים לזה דמען יוכל להוציא לאור את החלק הראשון. אם החלק הזה יצא לאור את וחלק הראשון. אם החלק הזה יצא מתחת ידו מתקן כהבשחתו, אזי יוכיח כי אמנם ראי והגון הוא להוציא את הדבר הגדול הזה לפעולות אדם. Isaac M. Wise.

תעודת הרב הגדול בישראל ובלאומים הנודע בשערים בביאורו הנפלא על ספר איוב" כש"ת רב בנימין דר. סאלד ני'.

בשם הישם Baltimore, Jan. 16, 1895 בשם היב מיכאל אורת נכבד בא לעירנו הוא החכם הרב מיכאל ל. רצדקינסאן הגודע בתלמודו ובקואותו בספרות העברות הישנה והדשה, וכי עשר ידות בו בתלמוד ומיבן והקצר יכנהו: יושם לפני עיים אחדים נדפכים ממככתא "ברכות" למבחן, וגם מככת "שבת" בכתב יד הביא לפני ויחל את פני לשום ע"יהם ע"ון בקרת חדה, למען, אם פני לשום ע"יהם ע"ון בקרת חדה, למען, אם מעצ אמצא בספרו דבר-חפין, אוכל לתעיד ע" מלאבתו ועל תכלותה בפני כל קהל עדת ישרא".

לגודל ערך המלאכה ווקרתה כזמן הזה, נעתרה לו ועכרת על שם עשר פרקים ממסכת שכת כעיון נמרץ, וכן כחנו עיני את העלים למכתן מדפוס, ששם לפני: והנגי עלו מאד למעיד ככתב יושר דברי אמת, כי אמנס מצאתי להעיד ככתב יושר דברי אמת, כי אמנס מצאתי שנזרו כו דברי דש ס כבלי באופן ישר ונאה ובי כל המאצירים צמודים, אתוזים ודבוקים יהד, על פי משפטי הדגיון, והמה קלים לחבין עפ"י כי דבר דבור על אפניו יתנו ובן סעד במדברותים, אם כי המחבר לא הוטיף עליהם מדיליה אף מלת אחד, וגם לא שינה את לשונם.

מתה אחור, ועם א שינה אור שוכם:

ואם אמנם לא חדשים היו בעיני מאמרי

הש"ם אשר למתחים לדעת מנעורי הנה שעמתי

כי מעתה בטוח הכני שחקורא הנכון ירון כם

בחשבל ודעת, והיו בעיניו כאלו כן יקרו מימי

בתלמור ממעיניהם וכן יפכו ממקורם, ולכן

בעליצת נפשי אמיתי רפעלא טבא יישר הילו.

עד כמה נחוין ספר כזה בזמנינו, שלימודי

במו שהוא נדפס עד כה, ולאצור ממנו הפניכיו

המפוזרות כמקומות רכים, עד כי תהיינה לאחרים

בחדרי שכלו, אין באפשרות גם לאמרים

בתרמור הקצר הזה, אשר השקלות ושריות

התלמור הקצר הזה, אשר השקלות ושריות

התרמור שאינן מביאין שום תועלת, וכן הדברים

התרמור אשר נשנו כמה פעמים, יחסרו כו,

היתרות שאינן מביאין שום תועלת, וכן הדברים

מענין אחר אשר נשנו כמה פעמים, יחסרו כו,

יוכל כל תורני להשיג בזמן קצר ובלי יניעה רבה,

את כל אשר יחפון לבו להבין ולדעת.

הדברים האלה הניעוני לצאת ממקומי ולחרות פני אוהבי הספרות הישנה, נכבדי אומתנו שכבור מכתב הרב הגדול החו"ב נודע בכל תפוצות ישראל בחבוריו הנפלאים "מאיר־ עין" מורה בבית המדוים שבווין הר"ר מאיר פרידמאן ני".

> ה' לפ דברים מרת ח לפ ק, 16 יולי, 1885, וויען.

לכבור המו ל את הקול הרב החבם מו״ה מיכאל לוי ראדקינבאן גי׳

את מכתבך קבלתי וחגני להודיעך כ' קראתי מא מאמרך בת סכמת חלב ברוב עניניו, אם כי לא אככם בכל ישאתה מוצא להשמיט כמה שהנחתי ישאין אני רואה ד מ להשמיט מיתבי מאמתי ובו' ובו', שבכולם באה מלת אור במובן מארתא ושייבים הם לעקר הענין ובפרט מיתבי מר זוטרא ובו'. יששמו נקרא עליו, אבל איך שיהיה כך או כך, אין הדבר כ א להלכה ולא למעשה ר'ל אקאדעמיש, כי בעלי חכמה וע בעלי כסף ובעלי כסף אינם בעלי חכמה וע ב בתקים בנו: "ואבדה חכמת הכמיו ובינת נבונים של תכתתר", ואעפ י שאינף מבעלי הכוד תבין הבוד על תכתתר, והאמן לי כי לא מצאתי לי פנאי ועת למלאות דברי לשפוט על בפרך בענין התפילון כי תשובת שאלת האוכל לבני ביתי קודמת לכל התשובות.

המוקירך והמכבדך מאיר איש שלום. \*)

מכתב הרב הגדול המנוח שהיה המלומד היותר גדול בזמנו מכל חרבנים שבדורו בתלמוד ומפרשיו ומצוין במרותיו האב"ד ד"ק דרעזדן והמרינה רב בנימין זאב וואלף דר. לאגדויא ז"ל.

ב ה דרעודען יום ד' י' אב לשנת והוא יישר א'ו ה'ו'ת'י'ן' לפוק.

שלום לככוד תרב ההכם והחוקר הנכבר ב ש מוהר ר מכאל לוי ראדקינזאהן ני'.

שמעתי את הקול מדבר מבין פרחי גגך אשר נטעת בו עלים לתרופה לזבוד תורתנו ולהרים קרן חבמת ישראל כי נתת את לבך לקרב אל המלאכה הגדולה והיקרה מאוד לשום לפני בני ישראל את התורה שבעל פה בתמוגתה הראשונה טרם התערבו בה במשך הזמן כמה וכמה הוספות מהרבנים סבוראים ומהגאונים, מבלתי געת הו ש בעקר ההלבה, וגם להכיר מן התלמוד כמה וכמה אגדות שנספחו אליו

מפי חמאוחרים, ובתוכם דכרים איני אין לחם שחר ולא לכבוד הם להכמינו ז ל. שמעתי וישמה לבי כמוצא של רב, ומה אוסיף לרבר על גדול התועלת אשר תצא ממלאכתך לכל לומדי תורה כי ימצא להם כפרך אשר קראת בשם: . התלמוד חישן והקצר" מנוקה מכל תוכפות, ותחת השנות הדברים עשר פעמים ככל המקומות הנוגעים בחם יצויין רק מראה ניקום המככתי ותרף אשר כא זכרונם ראשונה, וחי' לנו, ככל עם ועם וכל מדע ומדע, ספר כולל כל דברי תורת שכע פ בקצור למען ירוין קורא בו. הלא בטוב טעם הצעת כל אלח במאמרך בחקול נו" 298. אך יהיה ה' בעזרך ויישר כחך וחילך לשאת עול המשא תכבד הזה על שכמך ויפתח לבך ויאר ע'ניך לבוא אל מטרת האמת ולא תחטיא, כי הלא דבר הוא לחקר בעין חדרת לבדר ולחוציא חדש מפני ישן, ויפה אמרת בהתחברך עם דכנום מוכתקים אשר יש להם יד ושם בתורה וגם נתן ה' להם לב לדעת ועינים לראות את החדש (קריטיק). ואולם תמהתי על כל תחרדה אשר חרדת מפני חמת מוציאי דכת לאמר כי מקצין בנטיעות אתת: חנה לא באת לפגע חו ש בפסק חלכה וגם לא באת לרחק חדברים מן העולם רק לקרב הקוראים אל מכפר והדברים הנוספים גם רמה ימצאו כמאז גם חיום בתלמור תארוך ושם יקראון. והלא כמת גדולים קדמוך בזת בהערותם ואפי׳ למחק איזה דבר שהחליטו לשבוש או לשנות הנוכחא ובמקומות אין מספר בתב רש"ו ז'ל חכי גרסיגן וכן נדפס על פיו בש״ם שלנו והנוכח׳ חישנה הלפח חלכת לה ועל כמה דברים גזרו אמר שהם תוכפות מר' אחאי גאון וכרומה. אבל על שני רברים אעירך נא ירידי וגדולים הם אלי. א) אל תשכח מלהעתיק פו' רש"י בתלמודך הקצר לפחות מה שנוגע לחכנת המלות והענין, אם גם תשמים את הנוגע אל הפלפול בדברי רש"י (והוא מעש) כי הוא תפרשנדתא וברתו התלמוד נכפר התום לקוראיו. ב) לא תשכח מלהציב ציונים בכל מקום

 ב) לא תשכת מלהציב ציונים ככל מקום אשר תשמיט דכרים הנוספים לפי דעתך והראת על הגליון או' מקומם בתלמוד ארוך, וכל הרוצה לקרות יכוא ויקרא ויכחן לרחקם או לקרכם, ולא על כל מוצא פיך יהיה הקוראו, כי מי כל האדם יוכל לההליט על כל דכר המן הישן הוא או מן החדשץ \*)

עברך חדורט שלומך וטוכתך מוקירך ומכבדך הצעיר בנימין זאב וואלף (Dr. Landau). הצעיר ברמייז ז'א פ״ר בדרעזרען והמדינה.

<sup>\*)</sup> המכתכ הזה נדפם בהקול 299, עם תשובתי על ו ותקורא בו גם ני מי הראשי שם דבור המתחיל "ואני רק במוכר מודעה כו' אי לא יפסיד רק ירוים ריום גיול, כי הוא שייך לענינינו אבל אין כאן מקום להדפיכו שנית.

<sup>\*)</sup> כוף המכתכ נדפס בהקול 300 ובחוברות מיחדות ועוד שני לו נדפס בהקול 309 בנויארק יקר מאד.

בשמן לבקש תמיכה על מלאכתי זאה, אך אלי יראתי פן לא תעלה בידי ושמו יהיה לבוז לכן חדלתי. עתה הגיעני מכתב תהלה בשפת אשכנז וחות דעתו בשפת אנגלית מהרב הגדול היישיש שקנה חכמה. דר. פטקזנטהאל. שהנני נותן את דעתו לפני הקוראים וגם לפניו היו 10 עלים ממס" ראש השנה, וישמח לבי מאד כי גם דעת החכם הזה מסכמת עם החכמים שקדשוהו ויהי גם שמי מבורך. לאחרונה הנני אתן תודה להמעתיק החכם הרב לעאגרד לוי נ"י שמלבד שעשה זאת בלי כל תשלום גמול, הנה הואיל בטובו לקבל עליו את הטרחא היתירה לקרא לפני כל מלה ומלה, טרם נתן לדפוס; ואין דבר בכל העתקתו אשר לא שמתי עיני במו וראיתי כי היא מתאמת את הארינינאל.

גם החבמים קראסקאפף ובערקאוון יקבלו תודתם שהשתדלו בכל אשר יכלו לתמוך את ידי בחתומים אשר שלמו כסף מראש למען אוכל לגשת אל מלאכתי והנני מוריע בזה לכל אלה אשר יתמוכו את ידי וועזרו לי בין בכחם בין באונם, בין בעשה ובין במעשה, כי לבר זאת ששכרם יהיה כפול מן השמים יברך דור אחרון את שמם, כי שמם יזכר ויפקד לעוזרים ותומכים בשערי המסכתית הבאים. ובזה אצא מאת פני הקורא, לא בקירה והשתחויה, כ"א בשלש פסיעות לאחורי, מדכין ראש, למזרה, צפון ודרום ואומר: שלום, שלום לרחוק ולקרוב. וה' יברך את עמו בשל ם.

נויארק יום שהוכפל בו כי טוב כ״ד שבט תרנ״ה לפק.

מיכאל. ל. בהרב החסיד ר׳ אלכסגדר ז״ל בן־רא דק ה.

## מכתבי תחלה.

ואינה המה המכתבים שכבדוני בהם גדולי הדור עשר שנה לפנים והיום, שהנני נותן אותם, כסדר יום כתיבתם, בתורה. הכתובים בשפות החיות העתקתי לשפת עבר. והכתובים בשפת עבר העתקתים לאנגליש למען ירוין בם כל קורא:

> מכתב הרב הגדול המורה בבית מדרים המדעים בברילין ויועין הממשלה וכו' שמו נודע למשגב הר"ר משה לאצארוס ני'.

> > Berlin, den 20 July, 1885.

ראדקינכאן אדני הנככד!

למענת על מכתבו היקר מיום י״ד לה<sup>ע</sup>ז הנני לחגיד:

בשום לב ובשמחה קראתי את מאמרו הראשי בהקול נו' 298, אבל גם תוגה הרושית לקחה לבבי אחרי התכוננתי בדבריו.

שמחתי כי הרעיון הנשא הזה הנוגע ברומו של עולם היהדות פורש בשום שכל בחקול אכל גם צר לי מאשר לבי לא יתנני להאמין, כי אראה את מהשבתך יוצאת לפעולות אדם בעודני בחיים הייתי.

אין כל ספק בלבי כי באיזה מקום ובאיזה זמן יצאו דבריך אל הפועל, כי המה נחוצים ונצרבים, אבל המלאכה הזאת תוכל להעשות רק ע"י אספת ומעשי הכמים מוכהקים, שגם הם יהיה להם על מה שיכמוכו, כי יקבלו המיכה להוצאות הדבר הגדול הזה מיהודים עשירים ונזיבים.

אבל כאלה כן אית רואים אנחנו שהאינדעי

פערענטיזמוס שורר כם ויאבד כם כל רגש טוב ונשגב לטובת התלמוד והיהדות כלה; ואורם כין אלת אשר יהשכו את התלמוד למקור חכמתם או כי שאך דכריו גד לרגלם, כרוכם הם מבעלי קוצר רוח וקטנות רמוה תשתרר בם, אשר על כן יחסר להם מבט ישר על קורות העתים ועל הדעות הנפגבות אשר תצאנה לנו מן ההיסטוריה אשר אך על ידי התבוננות עמוקה בהם נוכל לטכם עצה ולחבר כפר כזה.

ואולם גם על התחרת העבודה וההכנות לחמלאכה ישמה לבי מאד והנגי מוכן לתת ידי להן.

אמנם עד כמה שקשה לי לבלי תת ידי לדבר הזה ולחשים פניך, לא אוכל, עם כל הפצי, לקהת על עצמי מלאכה כזו או גם אך לחשתתף בה. בשכבר עמוכה עלי עבורה רבה בצרכי צבור שהנני רובין תהת משאי ולא אוכל להעמים עלי עבודה הדשה הצריבה עמל ויגיעה רבה, ובעת שלא אוכל לקוות על תמיכת חכמי הדור שיקחי הלק בזה, במצב כזה ידכר לי העוז וגם דננייה לזה. מקרב לבי אברכו ברפואת שלמה,

הגני המכברו

לאצארום.

ו) בחרתי במס", האש השנה" לתתה קודם משני טעמים א) מאשר המס" ברכות היא ביד המעתיק כמו שהיא ואשר נדפס עד כעת נתקלקל וב) כי מפני שלא תכיל הרבה חפצתי לתתה עם ההעתקה ביהד, להקל על המבקר שיוכל לבקר את הטעקסט וההעתקה גם יחדי וזוקת זאת המסכתא הזאת לבד ההלכה, תכיל ענין גדול ונחוין במנין שנות החמה והלבנה ובענין קידוש החודש תקנת ריב"ז ועדותם השוה לכל נפש חוקר ומעיון בדהו"ל.

הז עוד אחת הגני להבטיח ולעיטות לטובת כל הלומדים והמיטכילים, והוא להעמיד כל הדברים שהובאו במישניות ובגמרא כ"א על מקומם הראוי ביחוד; במסכתא הזאת ימצא זאת הקורא בענין מוסוי דין לשמים, והוא מצער. אבל במקום שיבאו משניות שלמות והגמרא להם שלא במקומם הראוי לענין המדובר בהמסכת, אעביר אותו להמסכתא ההיא אישר עקרה ידובר בענין הזה, וכה תדבר כל מסכתא ומסכתא רק מענין ששמה מוכיח. ובקדושין אישר תופיע תיכף אחרי זאת המכבתא, ימצא הקורא דוגמא גדולה מזה וידין מהם על השאר; וזהו תועלת גדולה להסדר הנכון ואקוה לתפיק רצון בזה מאת כל המפלגות בעמנו, כי אם לא יאבו אחדים להכיר את מלאכתי לתלמוד מהחלכה והאגדה וכל המשא ומתן בהם לא נתסר, וכי הוקל מאד לכל מעיין אישר יאבה לקרות בנמרא, שעד כה היה לפניו כמפר החתום.

שנשמטו בברכות ועוד על דברים אחדים; שמעתי נם לו ונחתי את הספר "תורה אור" שנשמטו בברכות ועוד על דברים אחדים; שמעתי גם לו ונחתי את הספר "תורה אור" על מקומי לפני כל מקרא ומקרא שהובא מהת גך אבל איני מקבל אחריותו עלי כי אם אמנם מצאתי באיזה מקומות שהמראה מקום נשתבש, לא לקחתי עלי את המלאכה לחפש ולעיין אחריו כי רב המלאכה לפני מבלעדה, ולכן הנהתיו כמו שהוא בנמרות הישנות, וגם על יתר הדברים שהעירני החכם הנ"ל שמתי לבי והנני מודה לו על יגיעתו לקרא פרק אחד מסדורי בעין פקוחה הודרת ובוקרת. כן הנני מודה להרבנים הגדולים עיני ישראל הרה"ג דר. ב. סאלד שנעתרו לבקשתי לעבור על חלק מסוים ממלאכתי בעין בקרת ולחות את דעתם גלוי לעיני כל ישראל לעבור על חלק מסוים ממלאכתי בעין בקרת ולחות את דעתם גלוי לעיני כל ישראל המדרש לרכנים בסינסינאטי ועורך את העתון הגודע לשם American Israelite בית המדרש להמריך ימיהם ושנותיהם לתפארת ולטובת בית ישראל.
 מלם להאריך ימיהם ושנותיהם לתפארת ולטובת בית ישראל.

כן יקרה בעיני עצת החכם המלומד הר״ק קאהלער לקצר כל מה דאפשר, כי דעתו היא שכל אשר יקטן בכמותו תגדל איכותו, וכן כתבהי אני זה עשר שנים לפנים. אבל לדאבון נפשי לא אוכל לקצין בנטיעת כללי האפנים שעליהם תסוב מלאכתי. יהי שם הרב קאהלער מבורך בעבור יגיעתו ועמלו בשביל היהדות והיהודים, כי הוא היה הראשון אשר זה שלש שנים לפנים התנדב לי את שמו ויצוני להדפים מבתבי כובבים

מה נמודים הנדפסים מפני שהיו משובשים עד כי אין באפשרי להשתמש בם. שלכן בחרתי במם' הזאת לתתה עם פרש"י בשולי היריעה מתחח, אם כי המראה מקום סמני הקריאה והשאלה ונקודות המפסיקות ופרש"י לקחו יותר ממחצה הגליון בכל עמוד, ואולי גם שלשה רבעים, דבר אשר לא דימיתי מראש, ואם אמנם גם פה נפלו איזה שניאות הדפום מאותות הדומות, אבר בכלל טובה היא ההגהה, כי בדפום רב משביל ובקי בתלמוד הדפסתי והוא קבל עליו מלאכת ההג"הה, ונשתדל ביתר המסכתות כי לא תחינה שגיאות כלל.

- דעת דברים שהמה נגד דעת בעלי התלמוד ומטרתם הכללית, יוסרו באין חמקה. בדי לפעמים יצאתי גם מאלו הכללים במקום שראיתי כי כפעט אין באפשרי זאת להעתיק בשפה חיה, כמו: יהנותן מטתו בין צפון לדרום הוין ליה בנים זברים שנא' יוצפונך תמלא בטנם" אשר יקשה מאד להעתיק מלת וצפונך במובנה פה "נארד" מפני שמובן המלה בכתוב יש לו הוראה אחרת וגם אז אין שום ראיה מהכתוב, כי הבטן תמלא גם מנקבות שעל כן הנחתי המאמר ואת הראיה מקרא החסרתי. וכן במסכת הזאת (כא.) מהיכן את? מדמהריא, ב) דם תהא אחריתו. שכל העיר לא נבראה אלא למשל הזה שאין לנו ממנו כל תועלת והמעתיק לא יהיה בכחו להעתיק נבראה אלא למשל הזה שאין לנו ממנו כל הדומים לזה החסותי מבלי לנגוע בהענין עצמו.
- ה) ציינתי בכל צד וצד את הדף שבנטרות הישנות, להקל על הקורא אם יאבה לקרא גם את החסר, ובסמן הכולל (ב-) (ב-) ישר"ל ב. עמוד א', ב' עמוד ב וכן כולם.
- ו) את פירוש רש"י כמו שהוא הנחתי במקום שנצרך ואם אמנם גרעתי ממנו רב במקום שיוכל הקורא להבין את הנמרא מבלעדי פירושו על כל זה לקח ממני כמעם מחצית הגליון בכל עמוד, והאמת לא אכחד, כי לא כן היתה מחשבתי מתחלה באשר יראה הקורא בפתח שני, אבל יען הרב המלומד היותר גדול בזמנו לאנדא ז"ל העירני ע"ז במכתבו ואני הבטחתי לו לשמוע לקול דברו, קימתי הבטחתי אם כי גרמה לי נזק רב, כי במם' ברכות כבר החלותי להדפים הרש"י בצדו, מלאכה אשר לא הורגלה בה מסדרי האיתיות במדינה הזאת. 3)

ו) הנני מוציא את עצמי מדויב להדאות דוגמא אחת לקוראי וישפטו עלית וממנה: כברכות יג) יאמר רשב״ח כשם ר' יונתן (כש״ם נרפס יוחנן והוא שכוש גמור כי רשב״ח יאמרם בכ״מי אך בשם ר' יונתן). כל פרשה שהיתה הביבה על דוד פתח בה באשרי וכיים באשרי דכתיב אינרי האיש וסיים באשרי כל חובי כו. ופרשה אחרת כזאת לא נמצא בכל התהלים ועיין תוכבת שדחקו עצמם לישב אך לא עלתה בידם. והנה פרשת "למה רגשו" לצי דעת המשיחים מרברת רק מגדולתו של המשור, "בני אתה", . נשקו בר פן יאנף", "אשרי כל הוכי בו", ואת דעת רשב ח בדבר תמשוח ימצא הקורא ביכודו של ר' משה הדרשן פ' ויצא ל. בכפרו של הדר. ווינשע הנקרא בשם יכור, המשיח" ובישועות משיהו להאברבנאל בשינוי נוכח מעט כפי הכתוב בירושלמי. ולבל אאריך הנה להצוב לשונו פה, הנגי רק להעיר: שהוא רשבים אומר: שנגלה לו מפיאליהו שהמשוח נולד כבית לחם יהודה, ומהוא אליהו מחכה עליו ליום הדין הגדולי. אותו מצאתי אומר (בשבת קטז.) בי שבעה ספרי תורה לנו ולא חמשה הומשי תורה (לא מטעם האומר כי ויהי בנכוע הארון? הוא ספר מיוחד יעיין נא הקורא חיטב), אותו מצאתי מדבר בכגנון הזה במקימות רבים מאד בתלמוד ובולם מצוינים אצלי (אחרי נתתי ציונם להפ"פ הגדול לאצארום במסרי לו ציוני חש"ם); כהוצאתי החפרתי מאמרים כאלה, ולא אכרד כי השוד בעיני המזמור למה רגשו״ למעשה ידי המשיחים; ואשר כמוחם נמצאו עור, הראני החכם המדקדק הד ר ר מ רייכערכאן וירשני אמנם להרים אורם על גם בשמו וגם הראה לי התימת "פאול" על אחד מהם, אבל לא כה היא המנום. מה גם בי הודות לה' הי הוא רייכערכאן והקוראים יוכלו לדרוש ממנו אך זאת אחשוב לי לרובה לדגיד בי מתחלה פג לבי להאמין לו ואה״ב חודותי לו בלבי, מפני ראיה חזקה אחת אער מצאתיה אח ב ונקבע הדבר בלבי.

<sup>2)</sup> ראה החלון 7. כדבר השמות זוהמאי זיואי וכו', כי נכונה דבר.

<sup>3) (</sup>וגם מלאכה כבדה היא באמת לשער מקודם כמה יהיו שורות רחבות במקום שהרש"י עודף על הגמרא, וכמה קצרות במקום שהרש"י עודף על הגמרא, וכמה קצרות במקום שפרש"י עודף ובעת ההיא לשמור את הסדר שיהיה פרש"י במקומו; כי מהיש"ם הייטן נקל לעישות את מפני שהדפים מכל הגמרות שוים הנה משא"כ פה שנצרך למדד ולדייק, וע"כ עלה כולו קמשונים. בשני דפוסים הדפסתי מס׳ ברכות האחד פשט את הרגל בכלותו פרק ראשון, ולא קבלתי מאומה, והשני הוכרח לקלקל כעשרים לוחות עלעקפו אפייפ פרק ראשון, ולא קבלתי מאומה. והשני הוכרח לקלקל כעשרים לוחות עלעקפו אפייפ

"בת קול" קוראת בקור, כי הוא אינגו עוד "בן־בלי־עזר כ א אלי־עזר המזומן ומוכן לחיי עולם הבא, ויושבי מרום אשר נפקחו עיניהם לראות את העני האובד חזה משפם ועולה וכפשע בינו ובין משרתו ואין עוד בכהם לעמוד כנגדו, החלו גם המה להאיר פניהם אריו אם כי עיניהם תזלנה דמעות ובשחוק מר יענו וואמרו: לא דיים לבעלי מחשבות ותשובות האלו שמתקבלין, כ"א גם "רבי" יתקראון, ו"חכם" יתכנון.

זאת היא התמונה אשר עמדה לנגד עיני בעת כמעט אמרתי נואש לכל אשר הגה רוחי בעולם הישן והחדש אשר נרחתי גם בו מדחי אל דחי: כי כאשר נגלו לפני שערי ארין החדשה, נגלו לפני גם שמים חרשים גם תלאות הדשות גם צרות חדשות, גם אויבים הדשים אשר סבוני כדבורים ויעקצוני כשועלים, ולא מצאתי מנוח ליוכמעט לא האמנתי בחיי, אבל רעיוני הלוני בכל מקום ובכל עת, בשכבי, בקומי ובלכתי בדרך, ולא בושתי לגלות לבי לפני הכמים בבקשת עזר וסעד אשר כמצחק הייתי בעיניהם, עד אשר במילים מעטים האיר והעיר את רוחו השופט החכם המבין ויורע תושיה מאיר סולצבערגער מעיר "אהבת אחים" אשר אמר ליי "רב לך חולם חלומות מששר יש בכחך להכין ולרקוח, הוציא מתהת ידך אשר עישית ואשר כוננת והנה לפניני; והיה אם נראה כי יש ממיש בה נחיה לך מעיר לעזור" לדבריו אלה הקיצותי בי חפין הי שליח בידי; ואך אז קניתי לי שם קטן וגדול והדונמא הראשונה מונהת לפניכם.

ואתם חכמי לב, אנשי אמת, וכל אשר לו עין בקרת והודית, הואילו נא לי בור על המסבתא הזאת כולה בעת אשר תחיה הנמרא הישנה פתוחה לפניכם, ואל תמהרו להוציא משפט, שרם תסתכלו הישב בכל החסר פה, ובטובכם תדקדקו הישב ללמוד את המאמרים השלימים, מקצתם וגם מלות אחדות אשר לא תמצאו פה; וגם תעיינו במסורת הש"ם בצדה ואז, אמרו נא את אשר בלבבכם, גלוי, לעין כל.

רא לנו, אחי ואדוני, לא לנו, כ"א לשם התלמוד, לשם "תורתנו שבע"פ", חיי רוחינו וגשמת אפינו, תנו כבור! הדעת והתבונה. האמת והצדק, תהינה לכם לרוח משפט ולקו בקרת על השלאכה וכשרון המעשה, והיה אם תמצאו כי היא דורשת תקון, באיזה מקומות או בכולה, השמיעוני נא והנני מוכן לשמוע לקולכם, כי יהיה בשם ולשם האמת, אך לבקרת הצופה ולדברי בוז, הנני מגיד מראש, לא אשים לב ולא יעשו שום רושם עלי.

בספר מיוחד, ארשום בכתב אמת את הסיבה והטעם, שהכריחו אותי להסר את הדברים שנהסרו בכל הש"ס, כל אחד ואחד טעמו בצדו; אם תהינה עתותי בידי, אחרי יזכני השם לראות, כי כבר יצא התלמוד הקצר מבית הדפוס, ואניחו באחד מבתי אוצר הספרים שיד רבים ממשמשים בהם כבריטעיש מיוזעאום בלאנדאן, אכל הנני מוצא את עצמי מחויב לתת גם פה כללים אחדים שעל פיהם הנני לושה את מלאכתי, גם פה, והמה:

א) בכל מקום שנכפלו הדברים בין בלי ש נוי ובין גם בשינוי לשוי קצת, בין על מקומם ובין במקומות מפוזרים בכל הש"ם, יבואו רק פעם אחת במקום הראוי להם.

ב) שקלות וטריות, בתוך השקלות וטריות, שנתוספו במאות האחרונות להתחלת התלמור, שאינן מוסיפין שום חדוש בההלכה עצמה או במשאה ומתנה, וכן בהגדה, יחסרו; ורק המסקנא תבוא במקום שהיא צריכה.

ג) את אשר הכניסו בו היהודים המשיחים בזדון וכן אשר הכנינו רבים בבלי

בששר, או כי חרש פסל תעשוה? אפונה!..., אמנם כן בנסיון יסודה, ובתכונת האנשים וסדרי התבל מקורה, אבל אדמה כי הגויל לא יכילנה, היריעה תקצר מהשתרע וגם המעצד והמקדח אין אונים המה לפכול למו לוחות התמינה הזאת.

התמונה הזאת אישר יצירו לנו חכמינו בישכלם החד, לא חדינוה המה מדעתם, כי זה כאלפים שנה הנה אותה ראש נישיאנו הלל הזקן ברוחו, לאמר: אם אין אני לי לי, מי לי? אם לא עכישיו אימתי? אבל קולו היה קול קורא במדבר, והחיים בעיר ובשדה לא שמו לבם אליו; ואך חז"ל בעומק בינתם, ובעזוז רוחם ירדו לפוף דעתו של נישיאנו זה, ולפריש ולבאר את שיהו ואת הניונו בראו למו תמונה נאמנה שבה תארו לפנינו בשדד את עומק דעתו ורחבי בינתו, את שיהו ואת הניונו; אך הז"ל האחרונים שהקדייטו את כל ימיהם ללמד את תכונת האדם, לתכן את רוחם ולדעת כדרי התבל, אך המה אשר למדו לדעת את גבוהות הלב של בעלי הכסף והזרוע, ואת מרת נפש העני האובד המבקש עתידות לו בין רעיוניו אישר יוליכוהו בישימון דרף, אך לפו, הורה נסיונם למצא תמונה כזאת מאיש מסכן המקריב את עצמו על מזבח האידעע שלו ואשר יאמר לתקן בו את העולם כולו וגם למצוא בו אחרית ושם לו בהעתיד הקרוב. אישר בשם עולם הבא יכנוהו.

בישגיונו וברוחו המר יראה המסבן כי חכמתו בזויה, כי להוציא מחשבה כזו אל חפועל אין לאל ידו בלתי עזרת מרום העם היושב בהר, והנהו פונה אליו ומבקש רחמים כי יתמוך בידו; הנהו קורא לישע את אילי הזהב שיזהירו בעולם החשוך כזהר הרקיע, הנהו מחלה את פני החכמים שכשמש זירח הנם בעיניו, או כי בעיניחם, כי ישימו לו לב, הנהו פורש כפיו אל בעלי המזלות שבין הכוכבים ישימו קינם וההתחרות והספיקולציה יסודתם, כי יקחו את האידעע שלו למשחק למו וינסו בו את כחם, אך והספיקולציה יטחקו ילענו לו יגוזו לו בפניו ובשחוק נלוי על שפתם וכעם אצור בלבם, יענו לו: הלמסכן להתחכם? הלעני לבקש עתידות, הגם אימד בין האידעעיכטים? סוב פנה לך אל הדומים לך! כי עד שנעתר לבקשתך, נבקש רחמים על עצמנו כי מי כמונו ההרים הרמים, הגבעות הנישאים אשר לשמים יעלו שיאנו ובין כוכבים נישים קננו בעלי אידעעים? הן כולנו מחשבים אנחנו אחרי עתידותנו, כולנו חפצים בעולם הבא, בעלי אידעעים? הן כולנו מחשבים אנחנו אחרי עתידותנו, כולנו חפצים בעולם הבא, כולנו עסוקים בו, אך עוד לא עלה בידינו אף חצי תאותנו, ומי אתה כי תקרב אתה ברח לך איפוא, עני ובואב, אל מקומך, בשפל תשב שם תנוח ושמה תקבר אתה ואידעעותיך ומאתנו הרף ואל תפריע את מחשבותנו כי יש לנו רב".

אך האובד הזה, לא לבד שלא נפלה רוחו בדברם אליו כה, כ"א התאזר ויעישה חיל, כי אך ראה שתוחלתו בם נכזבה, אך התבונן כי חנם עבר שבעה נהרות, שוא שקד לעלות ההרה, להבל כלה כחו לדלג שור מחמה ללבנה ולקפין מכוכב זה אל מול אחר, התחזק ויעמד על עמדו ויאמר אל לבו: מה נואלתו בשומי ניבטחי על ההרים הרמים, מה שגיתי בחשבי שאת האידעע שהריתי והגיתי שנים רבות, שכלה שארי ולבבי, ימציאו לי זרים! שוא לכם גבורי הכסף, חבל עליכם חבמים בעיניכם שלהטיב לא תדעו, בושני מדבריכם כובבי חושך, ספיקולנטען אישר לא תבינו באידעעים ולא לא תדעו מה לזרות ומה להבר, לא בכם הדבר תלוי, אין האידעע תלוי אלא בי! בי לבדי, כי האם אין עזרתה בי?! ובדברו כזאת נהפך ויהי לאיש כביר כח ורב אונים, ויחגור עוז לישום ראשו בין ברכי עצמו; ואם כי כמעט לא נותרה בו נשמה, לא זו משם עד שהישיג את מטרתו, עד שאחז בקצה החבל שבו יטפס ויעלה אל על, אק ראש האידעע הישוכן בקרבו. בו יאחוז ולא ירפנו ובכל יום ויום הנהו מטפס ועולה ראש האידעע הישוכן בקרבו. בו יאחוז ולא ירפנו ובכל יום ויום הנהו מטפס ועולה למחקרב אל מטרתו ואיננה עוד ממנו והלאה! או אז תשמענה אזניו מאחוריו גם

וגייטאי כליו, עם האלפסי והאיטר"י וכל ההגהות איטר נתוספו בו גם מהאחרונים, וכו אלמוד בישקידה ובעין הודרת ולא אניח אי"ה שום מפורש, מגיה, מראה המקומות השייכים לעניני וגם את אלפסי והרא"ש אקרא וכן גם את הש"ס ירושלמי אקרא במקום שישנו, ואחרי אתבונן ואחליט מה לזרות ומה להבר, ארשום בעט עופרת במקום שישנו, ואחרי אתבונן ואחליט מה לזרות ומה להבר, ארשום בעט עופרת בהש"ס הקטן את אישר החלטתי להישאיר לי, מהפנים ומרש"יובזה עשיתי את מלאכתי, כי בפנים הספר לא אוסיף אפילו אות אחד מישלי, ורק את אשר אמצא להעיר א לפרש להקוראים מדוע עזבתי את המאמר או ההגדה ההיא ארשום בסמנים מיוחדים אישר אוכל לקרות בם רק אני לבדי בספר מיוחד, ואת הספר ההוא לא אשלימו שד אשר אוכל לקרות בם רק אני לבדי בספר מיוחד, ואת הספר ההוא לא אשלימו שד שעה אחת לדף גמרא אחד עם כל מפרשיו ונוישאי כליו הנצרכים למלאכתי בלי ישום פלפול צדדי ישאינו נוגע לעניני, מפני שכבר קראתי אותו כולו וגם כל הירושלמי תוספתא ומיטניות בחורף 44—83, וייטנם דפים כאלה אישר גם שעה תמימה לא אצטרך להם וגם חצי שעה תספיק להם, הנה יהיה בכחי ללמוד ולהבין בכל יום עכ"פ חמשה להם ומובנים לדפוס, וכה נצרך לי למלאכתי רק ערד 550 ימים אשר בכל היש"ם בבלי.

ואחרי כל אלה אם גם המצא תמצא איזה שניאה כמלאכתי, היינו אם אחרי כל ההתבוננות אשמים איזה דבר אשר החכמים ימצאו אותו מעקר התלמוד, או כי אכנים דבר אשר החכמים ימצאוהו שאינו מעיקר התלמוד, הנה לא אקצין בזה בנטיעות כלל, כי את החסר יוכלו להשלים בכל עת והנוסף יוכלו לחכרו, העקר הוא כי הרעיון יצא לפועל והמלאכה הראשונה תוגמר; ולהשלימה לפארה ולכללה עוד יש עת רבה ועוד לא תמו חכמים מן הארץ, ומוקירי התלמוד עוד ישנם, אנכי אעשה מה שמוטל עלי ובכל כחותי וכשרונות נפשי אעבוד את העבודה הזאת, אבל לא אומר כי לא אשנה, או כי "קבלו דעתי" אני יודע את עצמי הודות לה", יודע אני את חברי ויודע אני את רבותי, אני אתבונן במה שהרשתי ואעשה את שלי, והמה יעשו את המוטל עליהם והתלמוד הקצר יהיה אי"ה לנם ולברכה לכל ישראל ולכל הגוים אשר יראו אותו בקצורו בהדרתו ובהעתקתו.

ועתה אתם בני ישראל כל אלה אשר מצא הרעיון מסלות בלבבכם, כל איש אשר יקר בעיניו תורתנו הקדומה והטהורה, כל החפץ בטובת עמו דתו ותורתו, תמכוני, עזרוני! תנו ידכם לדבר הגדול הזה, עמדו לימיני וגוננו עלי בהסדכם, והיו נכונים לקבל את תורתנו שבע"פ הקדומה הישנה והטהורה על ידי איש דך וכואב אשר הקדיש את חייו למטרה הזאת, והתברכו מן השמים.

## פתח שלישי:

### התמונה המבארת את דברי הלל הזקן.

הרים וגבעות, ישמים וארין, המה ולבנה, ככבים ומזלות, בקשו עלי רחמים! עד שנבקש עליך נבקש על עצמנו! אמרו אין הדבר תלוי אלא בי! הניח ראשו בין ברכיו ובו', יצאה בת קול כו' מזומן להיי עולם הבא, ככה רבי כו' ואמרו לא דיין שמקבלים אותם אלא גם יבי קוראים אותם. (ע"ז י"ז במעשה דבן דורריא).

חכמי חרשים קרבו הנה, ציירים אמנים גשו נא והתבוננו במה כחכם גדול לצייר לפנינו תמונה זו שהתוו לפניכם חכמנו ז"ל בספור חול ובקוצר מלים, כעשר מאות שנה לפנים, התעשו גם תוכלו? העל הירעה הפרושה לפניכם תתארו אותה עמלי! מה גם כי אחרי יודע מהות הספר, אחרי יוכחו כי לא נוסף בו אות אחד מכל הנכתב והנדפס בכל השסי"ן כבר ואך יחסרון בו מאמרים הוג מוצ איים בכל השסי"ן, לא יעלה ולא יוריד שם המסדר את הש"ם מערכו אף כמלא נימא, וגם הקנאים היותר גדולים אם אך יודע להם כי אין בהספר הזה אלא דברי התלמוד בעצמו ולא הסר ממנו גם ענין אחד בחלכה ואגדה, ורק הדברים הטפלים נחסרו בו, לא יכונעו את עצמם מללמוד בו וללמדו, כי גם המה אוהבים את עצמם וחפצים לקחת מן המוכן בלא עמל ויניעה, מלעמול וליגע את עצמם חנם ..., ומכאן אמנם תשובה גם להשאלה השניה אם יקובל הספר לעם אם יהיה רק מאיש אחד, אבל נוסף לזאת נשאל גם אנחנו: ההסכן הסכין העם לקרא בספרים אשר נתחברו ממחברים רבים? או הנמצא ספר כזה? הן מעת שהנחיל הקכ"ה את תורתנו הקדושה למשה מורשה, ואמר גזברו תורת משה עבדין, נקבו כל הספרים בשם מחבריהם האחד, והמספר היותר גדול הוא השנים: המשנה נקראת ע"ש רבנו הקדוש, התוספתא ע"ש ר' הייא ור' אושיעא, הט"ם ע"ש רבינא ורב אשי, ו המדרש ע"ש ר' חייא רבה, הספרי ע"ש רב וכו', ומאז והלאה נקראים הספרים ע"ט מחבריהם היחידים, השאלתות ע"יט רב אחאי, ההלכות גדולות ע"ש רי"ג מקיירא, וגם המחברים המאוחרים אשר חברו ספרים ויחפוצו כי יקובל ספרם קראו עליהם את שם אחד מן הגדולים כמו פרקי דר"א, אבות דר' נתן ועוד ועוד. ואין עוד לדבר מספרי הרבנים אשר כל אחד ואחד נתחבר רק מאיש אחד אם גם ספר דתי הוא להלכה ולמעיטה, ומעולם לא נתחבר ספר דתי מאספת חכמים עפ"י ישיבת אקאדעמיע ועפ"י רוב דעות בישראל, ואיפוא א"כ יקח לו ההמון את הרעיון לבקיט ספר יטיצא מסוד חכמים ונבונים יויטבי ביטבת תחפמוני? וכה לא ניטאר לי אלא לפריט במה כחי גדול איטר ארמה בנפיטי לגיטת אל המלאכה לבדי ואיככה אוכל לשער זשן עשית המלאכה לא יותר מן שלש שנים בעת אשר לכאורה חזמן הזה נצרך גם לאיש מלומד לעבור על כל היש ם עם מפרשיו ונושאי כליהם ? ואיה היא המלאכה הקשה והכברה מאד, מלאכת ההעתקה מן הש"ם אשר גם לזה לא אקבל שום עוזר מפני שאין ידי משגת לשלם להם, ומפני שנסיתי כבר בעסקי בעבודתי אצל האדון הפראפ. לאצארום כי ההגהה למלאכת המעתיק לקחה ממני עתותי יותר מאיטר העתקתי בעצמי. ואיך אפוא אקבל עלי מלאכה כזו לגמרה כליל במשף שלש שנים, אם יחייני ה/, גם מבית הדפום?

יודע אני אדוני את כל אלה, וחלילה לי לחישוב על עצמי, כי הנני מהיר במלאכתי יתר מכל חבמי הדור, אוכי מן המלומדים כגילי, ועכ"ז הקצבתי הזמן בהתבוננות רבה ובמתינות. והגני רואה כי הזמן הזה הוא היותר גדול הנצרף למלאכה הזאת וגם אז אם אעבוד רק חמיני, ישיש ישעות בכל יום, ישישה ימים בישבוע. ולמען יאמינו לי קוראי אפרש את סדר המלאכה ואגלה את סודה, כי כבר כתב עלי החכם מא"יש שאינני מבעלי הסוד, ואז יראו הכל, כי לא כינזם ולא מתפאר אני.

קוראי "הקול" חמש שנים לפנים כבר ידעו כי בקי אני במלאכת השבעת הקולמם וכבר גליתי את סודה (בגליון 14 או 16 שנה המישית בו, כי איננו בידי בדרכי לעיין בו) אבל אחי, הוספתי חמש שנים ולמדתי עוד מלאכה אחת אשר גם בדרכי לעיין בו) אבל אחי, הוספתי חמש שנים ולמדתי עוד מלאכה הזאת אשר בה ישתמשו סופרים רבים והוא מלאכת המספרים אני אומר לגשת אליה לא בקולמסי ולא בעטי אעבוד אף בישכלי הדל ובמספרים החדים שיהיו בידי.

אני אעשה את מלאכתי בשתי שסי"ן האחד יהיה ש ס גדול עם כל המפרשים

<sup>.</sup> יעויין כ״ז כספר דור דו״ד ח״ג כפרקי השבעה עשר והשמוגה עשר (ב

ובכן אקוה כי כל ההוגה דעות והכתבונן יבין וידע כי אין עצה ואין תרופה אחרת כ א לטהר את התלמוד, לנקותו ולהפרידו, לקבל את כל מאמריו הקדומים, את כל החלכות והאגדות שאין בהם כל נפתל ועקש ולהדפיסם לבדנה, ולהרים אותם על נס לעיני כל ישראל ולעיני כל שונאינו ומנדינו לאמר: "זאת היא התורה שבע"פ אשר שמו לנו חז"ל בעלי התלמוד, והישאר מונח בארכיווע, כרוכה ומונחה בקרן זוית וכל הרוצה ליטול יבא ויטול, ובזה ידע ישראל את התלמוד אשר לא ידע עד כה, לא יירא עוד ללמדו לבניו, ולא עוד יבוש בו ישראל, וגם משנאינו יתנו בעפר פיהם כי את האחריות מהמאמרים שנישארו מונחים בארכיווע לא יובלו לשום עלינו כי אז הלא את האחריות מהמאמרים אומרים לנו טול קיסם מבין שיניף, אומרים אנחנו לכם כול קורה מבין עיניך.

ועתה אדוני! אחרי הודעתי לכם באגרתי הראשונה כי אחרי ההסתכלות וההתבוננות על ספרותנו הזאת לא נתן לי הרעיון מנוח יומם ולילה לחשיב לחעם את התלמוד והתלמוד להעם, אחרי התבוננתי וראיתי כי הירא ורך הלבב עבודתו פסולה, ואחרי אשר לקחתי לי למשען את עצת חז"ל במקום שאין אנשים השתדל, ואחרי אשר אני רואה כי רעיוני מצא מכלות בלבבכם ותבינו את נחיצת המעשה והמלאכה, אשוב לפרש לפניכם את כל מחשבותי בזה ואת כל פרטי עבודתי אשר אומר לנשת אליה בקרב הימים בעזרת אלקי אבותי, ואענה על אחרון ראשון ועל ראשון אחרון:

מודה אני כי לוא יכלתי לעשות את מלאכתי בחשאי ולא גליתי ממנה עדי
תהיה כולה מוכנת בידי, כי עתה יותר טוב היה לפני בפרטים אחדים, וגם בפרטים
אחדים להמלאכה בעצמה כי את הנעשה כבר אין להשיב, ואם אמנם לא נתקבל
אצלנו שום ספר בלא קולות וברקים, מיום נתנה התורה לנו, הנה הקולות לא יחדלון
גם אז כאשר כבר יצא הספר מבית הדפום; מימינים ומשמאילים, מזכים ומחייבים,
לא יחסרו לנו גם בעת ההיא, ולכן יותר טוב היה הדבר לוא היה ביכולתי,
לשבת במנוחה שלש שנים למצער ולא לעסוק בשום דבר זולת מלאכתי
הזאת, אבל מפני שאין בכחי לעשות את הדבר הזה, ומפני שבאמת חפצתי לשמוע
דעת החכמים והתורנים על עצם הרעיון ועל נחיצת המלאכה ראיתי כי לא נכון לבטל
את המלאכה ולכלות את הרעיון מפני פרסומו.

וע"ד אשר יחושו אחדים כי שמי, שם יחידי, יזיק לקבלת חספר, אוגם לראשית המלאכה, הנה שתי תשובות בדבר, א) להדפים את הספר בלא שם המחבר יזיק מאד, כי מעת החלה המיסיאן האנגלית והאשכנזית להפיין ספרי עברים בהעלמת שם המחבר, יוטל החשד על כל ספר אשר יופיע בהעלמת השם אם גם מטרתו הוא נגד חמיסיאן, זגם המזיק בדעותיו להמיסיאן רב יתר מאשר יזיק לדעות הקנאים איננו יוצא מן החשד הזה, ואם אמנם גם החשד הזה איננו מונע את החכמים לקרא את הספר מן החשד הזה, ואב ל המון העם ינועו ממנו ויעמדו מרחוק ואז לא יוכל הספר להשינ את מטרתו; וזאת שנית, שאם אמנם אינני רודף אחר הכבוד!) אבל גם אינני בורח ממנו, מפני שלא אחפרן שהוא ירדוף אחרי; כי החסר רודפים אני מבלעדי? ולכן אם יהיה מפני שלא אחפרן שהוא ירדוף אחרי; כי החסר רודפים אני מבלעדי? ולכן אם יהיה מפני שלא אחפרן שהוא המלאכה הזו אחפרן כי יקרא שמי עליה, כי הן זהו שברי מכל הי בעוזרי ואנמור את המלאכה הזו אחפרן כי יקרא שמי עליה, כי הן זהו שברי מכל

ו) לא מפני שאשגא אותו או שאיננו וקר בעיני אך מפני שבטבעי אינני מן הרודפים ולא עוד שגם אתעב את הרודפים, ובפה מלא אוכל להתפאר כי אינני מן הרודפים אחרי שאוכל להיות מכלעדו הרודפים אחרי שום דבר בעולם, גם לא אחרי הכבף בעת שאוכל להיות מכלעדו וכמדומה ליכי גם שונאי היותר גדולים לא ימציאון עלי את החכרון הזה כי הנני מהרודפים אחרי איזה דבר מגונה או משובח.

בארכיווע ואין משים לב עליהם, אבל מה כחה של המענה הזו ומה מעמה, בעת שההבדל הגדול בולט ונראה? שמיי העמים הקדמונים מונה ם בארכיווע ולא יראו רק להפילאלאגן ודורשי קדמוניות, והתלמוד עם כ ל מיה יש בית ויכו נדפס בכל שנה ושנה לאלפים! העיני האנשים ההם תנקר לקבל את המענה הזאת ולהצדק את התלמוד ואותנו המהזיקים בו? אותנו, אישר גם אנחנו מודים ואומרים כי יהודים תלמודים נחנו!?

ולא זו בלבד, אלא שהמפרשים את האגדות הזרות וההלכות שאין אנחנו יודעין מה טיבן, באללאגארית מדומית, בחקירות כזבות, בפילוסופיא של הכל ובהזיות הקבלה וחכמה נסתרה, שנם חמה נספחים אל התלמוד, ירעו ויציקו לנו מאד 1), כי בזה המה מקדישים את התלמוד מענת המנגדים, אשר אינם יכולים ואינם מקדישים את התלמוד כ ול ו ומחזקים את טענת המנגדים, אשר אינם יכולים ואינם צריכים להאמין בסודות התלמוד כמו שאינם מאמינים בסודות של ספרי הקדמונים, כי הלא שאל של בנו "אם אין ממש בכל הדברים החסרי טעם האלו, ואין בם מועיל, וכבר בלו מזוקן מדוע לא תסירו איתם מהתלמוד אשר אתם מדפיסים ללמוד וללמד?! ואם עודכם מחזיקים בם ואומרים כי דבריהם ממולאים בכודות שאין לכם בעצמכם כל מושג מהם, הלא בעלי הזיה שאין כמוכם בכל העולם אתם ?!"

והטונה הזאת, מורי ורבותי, תעשה רושם נדול והזק לא בעיני העמים האחרים, כ"א על היהודים עצמם שרובם אינם יודעים את התלמוד, ואינם יכולים לדשתו בכמותו שהוא עתה, כי המה שמעים את הכתוב בתלכוד רק מפי שונאיו ואת משנת מצדיקיו אינם יכולים להכנים בלבם, ואשר על כן נחלקו לשלש מפלגות: האחת תעשה את התלמוד כולו לקדש קדשים ואומרה כי הוא מלא סודות. רמזים, צירופי שמות וחכמה נסתרה על כל גדותיו, (המה מפרשים "ביצה" בר"ת י"ב צירופי הויה, בית יטמאי" מליטון במתא ישמאי ר"ל בית המויטל על כל העולם, "בית הלל" הבית ישמהללים ומשבחים את הרבש"ע), את כל המצית עשה יקחו לפרסרים ולשושבינים ליחד בהם את קוב"ה ושכינתיה ואת הל ת יקתו לכלי זיין ללחום כם נגד הכטרא אחרא נגד חס"מ, השטן, לילית וכל כת דילה, או לחיפוף; השנית אשר נכנסה בלבה טענת המנגדים ועל ידם השמיטו ידיהם מן התלמוד שופכים את מי הרהצה עם הילד, המה אשר אבדו את התלמיד חיי רוחם ויסוד אמונתם, נשארו בלא כל אמונה, והמה נקראים יהודים רק מפני שנולדו מאבותם היהורים; והשליישית אשר לא תוכל לשרש מלבה את שורש האמינה, ולא תוכל לחבל את נשיתה להאמין באיזה דבר. תעבור את זרם המים, המה מטהרים במים את בשרם ובזה יפטרו בפעם אחת מהחלמוד ומכל מה שבתוכו אבל לא מהאמונה. כמה חללים הפיל התלמוד מעת החלו מנדיו להעלים את טובו להראות את חסרונותיו? אם את הדבר הזה תחפוצו לדעת עליכם להסתכל בטין חודרת ולהביט על מספר בני ישראל בכל מקום שהם, על מספרם הכולל שלא יעדיף בשום אופן על שבעה מיליאנען, בעת שעם ישראל הוא העם הזקן והקדום מכל העמים הנמצאים כעת, בעת שהמה פרים ורבים יתר על כל השמים, מתים פחות מהם (ואולי יטען הטוען כי מכנ"י נהרגו לאלפים וכו' וכו' יראה נא בחערתי על מכתב ימ־"ל בחקול נר' 285 צד 26) ומה היא הסבה האמתית והנבונה כי מספרנו לא יתרבה ולא יתגדל אם לא זאת "שלא נמלאה צור אלא מחורבנה של ירושלם"?! כי לדאבון נפשנו כבר ראינו ונוכחנו לדעת, שכל אשר יצא מדת התלמוד, לא שב אליה עוד'.

ומה נאמנו דברי החכם המנוח /הובש/ בהחלוץ שאמר על מפרשי //רכה בר בר רעה// צפרוטים כאלו: //נפלה נא ביד רבה בכ״ח וביד מפרשיו בל אפולה.//

הנה כי כן שונה היא ספרות ישראל מהספרות של כל עם ועם, שתחת שלהל העמים והלשונות ישנם כוחרי ספרים אנשים חכמים וידועים הקונים את פרי ענים של החכמים וידפיסום על השבון עצמם, ואשר טרם יוציאו את ככפם יתבוננו מאד במהות הספר, בהצטרכותו לעם, בטובתו ובדעתו, הנה לנו, עם בנ"י, אין לנו סוהרי ספרים כאלה ולא אנישים חכמים וידועים אשר יתעסקו בהרחבת ספרותנו, כמעט כל המחברים מדפיסים את ספריהם על חשבון עצמם, או במלות אחרות על חשבון הקהל מבלי ישאלו את פיו, והמדפיסים שבנו, מדפיכים או את ספרי המחברים על חשבונם, או את התלמוד וספרי הדת עם ה ו ספות על מה שלפניהם על חשבון עצמם למען שבח מקחם; או סדורי תפלות עם הוספות ופירושים ותחינות ומעמדות וסמני הקאפיטלין תהלים ליולדות לחולה וכו', ודברי ר' יותנן וגם דברי ר' אבדימי רמן חיפה נצבים וקימים לעד ומזהירים עלינו כביום נאמרו.

אף לא בזה לבד נפלינו מכל העמים בכל המדינות כ"א גם בזה אשר קפי ערף מספרנו נגד כל העמים, תוגדל ספרותנו אלף פעמים ואולי גם רבבות פעמים מספרנו נגד כל העמים, תוגדל ספרותנו אלף פעמים ואולי גם רבבות פעמים מספרותו של כל עם ועם, כי עם חכם ונבון אנחנו באפת מלידה ומבטן ואין אנו צריכים כלל לידיעת בית מדרש המדעים, לידיעת בית הספר הכללי, וגם לידיעת התלמוד ומפרשיו יש לנו שפות רבות בנות ובני בנות שפתנו הקדושה ויש לנו ספרים רבים הצריכים ביאור, וגם ביאורים רבים צריכים ביאור, וגם ביאורים רבים צריכים ביאור, וכל מכאר ומחבר יניח מקום לבניו להתגדר בו לחבר ביאור לביאורו, ואם גם כבר נדפסו פרושים וביאורים עד בלי די, הלא יש את המרובה, רבבות פירושים ואלפי אלפים טעמים קבלנו בכפיה ובבל אלה תורת ה' את המרובה, רבבות פירושים ואלפי אלפים טעמים קבלנו בכפיה ובבל אלה תורת ה' עודנה ת מי מה היא ולא נגע בה עוד יד כל איש! וע"כ מגודל היער לא נראה את העצים ומרוב העצים לנו כי נתקימה בנו קללת רשב"י שאמר: "אלא מה אני מקים הנן לנו כביום שנתנו לנו כי נתקימה בנו קללת רשב"י שאמר: "אלא מה אני מקים ברו רה ב מקום אחד ה' ולא ימצאו של א ימצאו הלכה ברו רה ומשנה ברו רה ב מקום אחד וד"ל.

אמנם כן נתאמת בנו מאחז ל הזה במדה גדושה מאד. וכאשר אמרו במ"א ישראל חשאו בכפלים ולקו בכפלים, כי מעת כפו עלינו את ההר וגזרו ואכירו: עליו אין להוסיף וממנו אין לגרוע" איטר נתקים רק החצי היטני שלא גרעו ממנו אבל הוסיפו עליו הרבה מאד בכל דור ודור בזדון ובשגנה, וכאשר יבאר הדבר בשום שכל הרב הראה ו בדו"ד ח"נ) לא לבד שאין לנו הלכה ומשנה ברורה עד שחוברי ספרים למאות להמציא ההלבה לנו, אלא שגם משטיני חתלמוד ומנדיו רבו מאד וכפעם בפעם ירימו על נס את מאמריו להראות משונתו, אי־סבלנותו, הזיותיו והבליו, וממאמריו האלה חותכים את גזר דינו לבליה ולשרפה. ודברים כאלה רואים אנו בכל דור ודור מיכות ענן, ויטאול, וואלטער, אייזענטענגער, פפעפפערקארן עד ראהלינג ויטטעקער בדור הזה, אף מה עושים מצדיקי התלמור? המה מאספים מאמרים אחרים המכילים בקרבם מדות ישרות, אהבת אדם במדה גדושה, סבלנות רבה, וכו' וכו' ויציקום לעומת המאמרים הנ״ל, ובדבר המאמרים אשר ירימו שונאי התלמוד יתנצלו "את מי אין כמו אלה"? כי אם נחפש בחוקי הנוים הקדמונים, באנדותיהם ודרשותיהם נמצא דברים רבים מאד הגרועים יתר רב ממאמרי התלמוד; והטענה הזאת יכולה היתה באמת להיות טענה הזקה ואמתית אלו היו התלמוד אגדותיו ודרושיו מונחים בארכיווע כמו שמונחים חוקי הנוים הקדמונים, אגרותיהם ודרשותיהם, הבליהם והזיותיהם

התורה מוטב, תהיו לעם בין העמים, ואם לא שם תהא קבורתכם, הוא לא אמר פה תהא קבורתכם תחת ההר כאשר היה צריך לומר אם היתה כונתו שישארו קבורים תחת ההר אם לא יקבלוה, כ"א: שם! שם בין האומות הרבים תהא קבורתכם שאם תחת ההר אם לא יקבלוה, כ"א: שם! שם בין האומות הרבים תהא קבורתכם שאם לא תקבלו את התורה תתערבו ותתבוללו ביניהם ותהדלו מלחיות לעם ולא יזכר שם שראל עוד. — והנה אנו ראים כי "המלמד" של ר' אבדימי דמן חיפא הוא באמת מלמד נדול ונכבד מאד, הוא מלמד זכות כמו על כלל ישראל כי לא נופל ם המה מיתר האומות לקבל דבר שלא ידעו מה טיבה, וגם להם לב כמוהם, כן על הכופים עליהם את ההר שמפני שקטן יעקב ודל הוא הנהו מוכרח לקבל את תורתו בכפיה ובאונם, למען יחיה, ולמען לא יקבר בין יתר העמים — ועד כמה כנים ונאמנים דבריו אלה יבין כל איש כי לולא תורתנו שעמדה לנו האם נשאר לנו כל זכר? לולא כפיית ההר כגינית בכל דור ודור אפוא היינו כולנו?

כן הוא, אחי ואדוני! הננו מקבלים את תורתנו בכפיה בכל דור ודור, בכל עת וזמן וכל איש היודע אף מעט את סדר השתלשלות תורתנו, מימות משה עד עורא ונחמיה אישר נקבצו כל ישראל לקול החרם חגדול (מרעידים על הדבר ומהגשמים, עזרא י') עד המשנה בשררתו של רבנו הנשיא, עד התלמוד שגזרו רבנן סבוראי ואמרו: עליו אין להוסיף וממנו אין לגרוע (מחמת המינים ובתות אחרות), עד ספרי הגאונים שמשלו בממשלה בלתי מנבלה, עד ספרי הרבנים שאחריהם שהחלו להגיד כי דבריהם קבלו מן השמים (הראב"ד הסמ"ג ספר התרומה, ר' יעקב מקורבל ועוד ועוד) עד ספרי הפוסקים הראשונים והאחרונים שגזרו "ואין לשנות", יראה את ועוד ועוד) עד ספרי הפוסקים הראשונים והאחרונים שגזרו "ואין לשנות", יראה את ההר כפוף ועומד עלינו גם עתה מלמעלה ואומר "אם תקבלו את התורה מושב ואם לאו" . . . . .

ואולם אם הכופים הראשונים שכונתם היתה באמת לקיום האומה, עשתה כפיתם הגדולה פרי רב, והחזיקה את הלאום עד היום הזה (אם כי הפריזו על המדה כאשר התאוננו חו"ל בעצמם ואמרו משרבו תלמידי שמאי והלל נעשתה התורה כשתי תורות, וביום שנזרו על הדברים המותרים אמרו "והיה קשה לישראל כיום שנעשה בו העגל") הנה הכופים האחרונים גדשו את הסאה ובכפיתם עזרו לרעה הרבה מאד כי רבים המה מאד מאד איטר יצאו לרגלם מתחת ההר הכפוי ולא יראו עוד לא את ההר ולא את היער ולא את הדוב – ואף גם זאת עיטו האחרונים יטתחת איטר תורת הראשונים עד שנחתם התלמוד, שאם אמנם היה מסדר הספר לרוב איש אחד לבדו. נועין עב"פ עם בני גילו ועם תלמידיו את מה לזרות ואת מה להבר, הנה באו האחרונים ובגו להם כל אחד במה לעצמו עפי דעתו וסברתו לבדה, חבר ספר ויכפה את ההר כי יקבלוהו, עד כמה היתה כפיתו של כל מחבר כפר, כי ספרו יתקבל ויתקדש, לא פה המקום לבאר, (כי יתארך ויתרחב המאמר מאד וכבר יצאתי כמעט ממטרתי) אבל זאת יכול כל איש לראות בתוכן ספרי הראשונים, ובהסכמות של הרבנים על ספרי האחרונים, וגם מעת חדלו ההסכמות להיות למנהג בישראל, לא חדלו המבקרים והבקורים במכתבי העתים והמודעות השונות הרבות המפליאות את הספר קבפות את ההר וכו' וכו'. והמחברים העניים אשר אין להם לא זה ולא זאת מחזירים על הפתחים עם ספריהם וכופים גם המה את ההר, עד כמה שיש ביכולתם, שיקובלו ספריהם, כללו של דבר אם נסתכל בעין טובה וחודרת נראה כי אין לף ספר וספר בכפרות ישראל שלא כפו בעדו את ההר אם מעט ואם הרבה, ובלתי ואת לא היה לו כל זכר בעולם - ואולם אין רע בלי טוב כי בין הספרים הנתנים בכפיה ישנם גם אלה אשר יפיצו אור רב ויועילו מאד לקיום לאומיות ישראל.

התורה הכתובה והמסורה מראשיהן עד היום הזה, ולהתבונן על המאמרים הנפלאים המספרים לנו סדר קבלת ונירתנו אשר הצגתים בראש מאמרי הזה, ואומר:

כל איש אישר לו מח בקדקדו יבין עד מאד. כי מדיוקי הכתובים לבדם לא היו יכולים ר' יוחגן ור' אבדימי דמן היפא ללמד את הגדותיהם המפליאות ישהמה כעין הוצאת לעז על התורה ישאינה ישה להתקבר לכל אומה ולישון, וגם לישראל עצפים לולא בפו עליהם את ההר, ועוד יותר לא היו מתקבלים הגדותיהם האלו כדבר ברור גבון וקים לכל חכמי האגדה עד שר' אהא ב"י אמר מכאן מודעה רבה כו' ורבא הצטרך לחפיש בהשתלשלות התורה זמן אחר שקימו מה ישקבלו כבר (נם שם הלא באונם היה) ומסדרי היש"ס התפלאו על אוה"ע ומי מצו למימר הכי? מפני "המלמד" שברא ר' יותגן כי החזיר הקב"ה את התורה ולא קבלוה! — כאלו גם אוה"ע מוכוחים המה לשמוע בקול המלמד הזה; ואחרוני המסדרים שנו את ההגדה הראשונה בלשונה מן "בלום נתת לנו ולא קבלוה", על "כלום כפית עלינו את ההר," ורק מפני "המלמד" של ר' אבדימי? ובמה יפה כחם של "המלמדים" האלו מכל "מלמדי" ההגדה אשר מצבם רעוע ורופף מאד ואין שואלין בהם ואין מישיבין עליהם ?!

אבל האפת תעיד על עצמה, כי ההגדות האלו אינן הגדות היוצאות רק מפי המלמדים האלו כ"א היו מסורות בפי החכמים וקבועות בלבם ולא היה להם לפון אף רגע באמתתן – ר' יוחגן הזה אשר היה ממיכדי ומרחיבי דתורה שבע'פ, הוא אשר היה העד כי רבנו הקדויט סדר את המיטנה לבדו בלא אספת הכמים הכככימים אתו (אדרבה הוא סדר אותה נגד דעהם של רוב החכמים ראה בדו ד ודווישיו) והוא ר' יוחנן עצמו אשר מצא לנחוץ להזק את התורה הזאת ולשום אותה לחוק על העם בזמנו (מפגי שראה בעין פקוחה כי לולא זאת יתבולל ויתערב הגם בין חגוים ובפרט בזמנן באיטר פרצה ונתגדלה התורה הכיטיחית) וישם כללים כיכליאים לאמר: "אם יכול אתה לשלשל את השפועה עד משה, שלשלה" (ירושלכי שנת פא הג') אם באה הלבה תחת ידך ואין אתה יודע כיה טיבה אל תפליגנה לדבר אחר שבכיה הלכות לפ"מ קבועות במשנה [שיכד רבי], (שם פאה פ"ז) כל מייא דלא מחוורא כמכינן לה מאתרין כגיאין" (ינם ברכות פ"ב ערובין פ"י) והוא ראה כי דבריו מצאו מכלות בלבב העם ותורתו נתקבלה ונתקדשה. האם היה יכול לדרוש אחרת בשבח ישואל כי רק בני ישראל עלולים ומוכשרים לקבל הלכות שאינם יודעין מה שיבן, ואין לך כל אומה ולשוז בעולם שתקבל הלכות כמו אלו? האם לא נאה דרש אשר שם בפי "דמלפד" יטלו בי הקב"ה החזיר את תורתו לכל האומות ולכל הלשונות (גירכת נין ינכב) ולא רצו לקבלה ? כי עד כפה שהיה כחו רב בהלכה להחיותה ולקיפה ולשלעלה עד לפשה מסיני כן היה גדול כחו באגדה לגלות טפח ולומר. דבר אשר כל דדכמים יבינו את

ואולם ר' אבדימי דמן חיפא גלה טפחיים, הוא בא לגלות על תורתנו הבתובה והמסורה כי מעולם לא נתקבלה אצלנו אלא בכפיה ובאונס, כי באמת התורה הכתובה והמסורה כי מעולם לא נתקבלה התורה היו קולות וברקים, ענן כבד, קול ישופר חזק, הר סיני עשן כולו, ויחרד כל העם ויאמר נעשה ונשמע" ובתורה המסורה "דודים דברי סופרים מידברי תורה", "כל העובר על דברי חכמים חייב מיתה , "מכין אותו מכות מידות עד שתצא נפישו", ו) וגם "כל הפורץ נדר שנדרו חכמים ליטרקיה חויא דרבנן דלית ל" שתצא נפישו", ו) וגם "כל הפורץ נדר הזה גלה גם את טעמו קאמור: "אם תקבלו את אסותא ! אבל בגלותו את הדבר הזה גלה גם את טעמו קאמור: "אם תקבלו את ובתראה, מששו כן בעתים ררוקות מאד להעובר על דברי תורת משה אף בעדים ובהתראה,

ז) מה שעשו כן בעתים הרוקות מאד התעובר על דברי תורת משה אף בעדים ובהתראה עד כי קראו את הסגחדרין שדגו למותה אחת כשכעים שנה בשם כנחדרין קטלנית. הפון".

כולם אשר לא נתנו אז לדפוס ורק נזכרו בתקול 100,300 ובאגרת תתלמוד חשנית שהנג, מוצא לנחוץ לתת עקרי הדברים פה, מפני ששמה מבואר הוטב סדרי המלאכה ותכליתה מששר לא שניתי רבות גם עתה אחרי שעברו עלי עשר שנים שלא עסקתי בענין הזה ואת הקורא אבקש כי ישים לבו לרברי שאינם דברים של מה בכך ואלו הם:

#### פתח שני.

### אם אתם מקבלים את התורה מומב!

ייתיצבו בתהתית ההרוא הוא האבימא בר דמא מלמד שכפה הקבות עליהם את ההר בגיגית ואמר להם אם אתם מקבלים את התורה מוטב ואם לאו שם תהא קבורתכם, א״ר אהא בר יעקב מכאן מודעה רבה לאורייתא, אמר רבא אעפי״ב הדור קבלוה בימי אחשורש דכתיב קימי ועקב מכאן מודעה רבה לאורייתא, אמר המושקב"ו כבר. (שבת פ״ו).

ומי מצו למימר הכי (שהקב ה לא נתן את התורח לאומות תעולם) והכתוב "וואמר ה" מכיני בא זורת משעיר למו, אלה מתימן יבא וגו"" מאי בעי בשעיר ומאי בעי בפארן? א"ר ווהנ? מלמד שלקה הקב ה את התורח והחד"רה על כל אומה ולשון ולא קבלוה עד שבא אצל ישראל וקבלוה? בו אלא הכי אמרי כלום קבלנות ולא קימנות" כו' אלא הכי אמרי כלום קבלנות ולא קימנות" כו' אלא הכי אמרי כלום בצית עלינו הר בגיגית ולא קבלנות כמו שעשות לישראל" כו'. (ע"ו א").

אחי ואדוני! אף שבועות אחדים עברו מאת גליתי רעיוני בדבר התלמוד, ולשמחת לבבי הגיעוני מכתבים רבים אשר יברכו וישבחו את הרעיון הזה בכלל, כולם מודים ואומרים כי הדבר הזה רל "קצור ההלמוד" נחוין לנו מאד, וכולם מתאוננים על האינדפרענטיזמוס השוררת בין בני עכינו ואשר לכן יפונו רובם אם יעלה בידי לגמור את המלאבה הכבדה הזו, והאדון הפראפעסכאר לאצארוס כברלין אשר חקדיש את כל ימיו לטובת היהדות וספרותה, יאמר גם זאת שאחרי אשר קיא את מאמרי בשום לב ובהתבוננות ובעליצת נפשו, אחיתו גם הוגה הריישית מאשר לא יאמין כי עוד בחייו יזכה לראות את הדבר יוצא לפעולתו ומתאונן מאד אשר הוא לבדו ישמין כי עוד בחייו יובה לראות את הדבר יוצא לפעולתו ומתאונן מאד אשר הוא לבדו כבר עמום הנהו עבודה רבה אשר אין בכחו להזגיחה ולכלותה במהוה, ולמצא לאדילים לא יקוה מפני האנדרפערענטיזם וכו" וכו".

ועוד יותר ממה שקבלתי בכתובים שמעו אזני מאנשים רבים השונים בדעותיהם ובמפעליהם אשר דברתי אתם אודות הרעיון הגדול הזה ובתוכם גם עם גאון אחד רב ואב"ד בכרך גדול ברוסיא אשר נהירין ליה שבילי דש"ס כשבילי עירו, וכולם מככימים ואב"ד בכרך גדול ברוסיא אשר נהירין ליה שבילי דש"ס הקצר" אשר יפקח את עיני רבים לתצם המלאכה, כולם יבינו את נהיצות הש"ס הקצר" אשר יפקח את עיני רבים להבין ולהישביל בו, ואך דעותיהם שונות המה בסדור המלאכה, זה יחפוין להניח פירוש רש"י על הקיצור הגדפס, וזה יאמר כי הנוספות אשים כן הצד ואראה עליהם, באצבע לאמר: "ראה זה חדש ונוסף הוא", ועוד פרטים אחדים שאינן כדאי לפורטם אבל כולם כאחד מסופקים א) אם יהיה לאל ידי לנמור לבדי את המלאכה בלא עזרת רבים או יחידים, ב) לא יהא כדברי כי אחל ואכלה את מלאכתי, אם יקיבל הכפר הזה לכל עדת ישראל אם יהיה אך כאיש אחד לבדו, נ) אם תהיה תפארת המלאכה הזהת להקרא שמי עליה, אחרי כי כבר יודעים ומכירים אותי מחבורי, שהנני עשה את החקירה חפשית בישראל, ד) ישארו אחדים מדוע פרסמתי את הדבר הזה מראים למען העיר דיבת רבים? לולדעתם בטוהים המה שאם הייתי עישה את מלאכתי בחישאי הייתי גומרה ומדפיסה כליל, אז לא היה ע"ז שום פוצה פה אף כן הקנאים.

הדברים האלה עוררוני לפרש שיחתי שנית באר היטב בדבר המלאבה הזאת, להגיד מפורש במה כחי גדול לגישת אל המלאכה, ומה הנה תקותי כי עישה אעישה וגם יכול אוכל. אבל טרם אעישה זאת הנני מוכרח לישוב ולחבים לאחור על השתלשלות רואו את תקוני, לא התריז עליהם מאד, כאשר יראה הקורא במכתבו שנדפם אז בחקול בעתו). וכה אם נעתיק את הטעקסט מכל הש"ם אשר שני שלישים או גם יותר נתוספו בו לפי הדוגמא ההיא, הנה ישאר לגו ספר קטן בכמותו ורב מאד באיכותו. התורה שבע"פ שלמה תהיה אתנו ולא יחסר כל בה, והיא תהיה מסורה בידנו ונוכל להגביה ולהראותה בגאון לעיני כל האדם כמו שאנו מגביהין את תורת משה בכל שבת וקוראים ואומרים: "וזאת היא התורה אשר שם משה לעיני כל ישראל".

אמנם כז, ידעתי גם ידעתי כי קצור התלמוד המדובר שאנחנו נקרא אותו: התלמוד העקרי "דער עבטער תלמור" ראוי הוא להעשות רק ע"י אספת חבמים גדולים "געלעהרטע קעללעגיום" איטר יבררו אותו עפ״י הכללים איטר יניחו במלאכתם ורק מהסכמת כולם יפורסם בבית הדפוס, ולא לאיש אחד לעשותו ולתקנו אם גם יהיה מלומד גדול מן הראשונים שבדור, אבל אדוני הן רק זאת חפצי ומגמתי בי מלאכתי תובא לפני אספת החכמים אשר היא תחרוץ עליהם משפט. וגם זאת אני עשה רק מפני יטאדע עד מאד, כי אין גם אחד מן החכמים שבדור שיחפוין לקבל עליו מלאכה כבדה ועצומה כזאת, ואם נבא לִקרא ולבקש את החכמים, יעברו שנים רבות טרם יתאחדו בדעותיהם בעניו הזה, ואם גם יתאחדו תתמשה המלאכה שנים רבות טרם תצא לפועל, כי יודע אני ומכיר את חכמי דורנו הגדולים עם הקטנים: רובם ככולם אינם פנוים ועתותם ספורות, כל אחד ואחד יש לו מלאכה מיוחדה שהוא עוסק בה שתקת כל עתו, והרבנים שבהם עסוקים בדרשותיהם ובעבודתם לעדתם. ובדרף כלל נוכל להגיד בי לא רבים מוכשרים למלאכה הזאת ואולי ימצאון רק מעטים מן המעטים, בי במלאכה הזאת לא החבמה היא העקר ב"א המעיטה, למלאכה הגדולה הזאת צריבים אנו רק לאלה היודעים היטב את התלמוד וסגנון לשונו הבבלית וחירושלמית, כגנון לשונה של המשנה, התוספתא והבריתא, וסגנון לשונם של המדרשים ובעלי ההגדה, ולא יחליפו ולא ימירו את זה בזה, למלאכה הזאת נצרכה עין חדה ואזן שומעת אשר תבהן מלים ולב מבין להבדיל בין קודש לחול, בין מאמר אשר אומרו כון בו ללמד ולהשביל ובין מאמר אישר אומרו כון בו רק קהתל ולדבר בלשון ערומים; וכל איש אשר אלה לו ראוי הוא למלאכה הזאת עם גם לא קבל חכמתו מבית מדרש המדעים, אם גם לא נסמך לדוקטור ולפראפעססאר: ועם גם אינו מבין השפות רומית יונית על בוריין: ויען כי מאלה האחרונים, – יודע אני ומרגיים אני בנפיטי ולא לשפת יתר תחשב לי זאת – אמנה גם אנכי ונוסף לי עליהם רצון הזק וטוצק. רגיל כזקן לנשוא עמל ומתלאה, ולסבול עד במה שבח הסבל יוכל שאת, שלא יפרגני ממלאכתי ורצוני, הנגי מקבל עלי לגשת אל המלאכה הזאת טרם יבקשוני ונמצאתי טרם ידרשונין שאם יהפונין חבמי ישראל לבקר את מלאבתי ולשום עינם עליהם טרם. תצא לפרסום מובן אני לחגייטה לפניהם. בלא יטום בקיטת יטבר ופרס,—וגם טובת הנאה, כי יטבר המלאכה תהיה לי מלאכתי בעצמה ופעולתי זה שברי.

כל תרכרים האלה נדפסו אז בהקול וכאגרת פתוחה וכמקום הזה שמתי למבחן את הדוגמא ממס' פכחים ושני מאמרים הגדים מהגיגה ומזכחים, דברתי כמקצת גם מבדר המלאכד, ומהתועלת הגדולה אשר תצא ממנה לכל תעולם כולון לאיזה מטרה פרכמתי את המאמר טרם גישתי אל המלאכה ומה שאעשה אח"כ כאשר תוגמר המלאכה ברצות ה'; וגם בקשתי את כל חכמי הדור כי בחסדם יכבדוני לשלוח לי הות דעתם וכי! וכו! והחפין לדעתם ימצא את כל חכמי הדור כי בחסדם יכבדוני לשלוח לי הות דעתם וכו! ונו! והחפין לדעתם ימצא אותם בהקול שנה שישית מצד 235—212. ובאגרת פתוחה בסופת. וגם מכתכים מיוחרים אותם בהקול שנה שישית מצד 735–14 בחלי תשובות החכמים הגדולים: הרח"ג דר' לאנדוא הריצותי לאחדים מחכמי הזמן ועל זה קבלתי תשובות החכמים הגדולים: הרח"ג דר' לאצערוכ, והרח ג ר' מאיר איש שלום, שגם המה נדפסו בעתם (ואשוב להדפיסם גם כבוף מאמרי זה) וכהמשים מכתבים אחרים בדעות שונות ובהבכמות

שארית ימי לא תוביל אל המטרה הדרושה, ואם אחבר ספר כזה, יתוסף רק באוצר הספרים אבל לא יזיז ולא יניע אף אות אחד מכל הש"ס ואם גם יטב בעיני רבים, ואם גם יכירו וידעו את כל המאמרים שבלי כל תפונה לא נאמרו מבעלי התלמוד ומאספיו, לא יוסרו מהתלמור, המדפיטים לא יזרום הלאה, ומנדי התלמוד ינדוהו גם אז כמקדם טרם הופיע ספרי, ואלה שאינם יודעים אותו לא ידעוהו גם אז, כי מי הוא הפתי אשר יקח ספרי בידו בעת אשר יבא להגות בתלמוד, ועפ"י ספרי ידלג על המאמרים שאינם מן התלמוד? מה גם כי הקנאים הפוגעים אשר גם מבלעדי זאת ידדפו אותי באף ובחמה שפוכה, אשר גם עתה ינבלו שמי ויציקו לי עד דכא, הנה אז חיים יבלעוני, ולמה איפוא ארע לנפשי, מבלי היטב למבירתי אף כקוצו של יוד?

הנה כי כן נתקו ממני מזמותי ולא ידעתי איככה לכונן מורשי לבבי, ולא אכחה, כי כבר עלה הרעיון על לבבי לקצר את התלמור, היינו להתחיל מחדש להעתיק את כל הנראה לי מהתלמוד לבדו ולהניח את כל המאמרים אשר אדע מראש כי לא להתלמוד המה, או גם אלה אשר אפון בם וכה יצא התלמוד נקי וכלול בהדרו, למצער אלה המאמרים אשר אין לי בהם כל תפונה; אבל ראיתי כי המלאכה כבדה וקשה מאד, היא תחמום ממני את כל מבחרי עתותי ופוף כל סוף אפונה אם יעלה זאת בידי לבדה, לגומרה לתקנה ולשכלה ברוח בער ובאר ולהעלותה על מזבח הדפום, וכמעם אמרתי נואש גם לואת, לולא הקרה המקרה קונטרם קטן לידי אשר מדי ראיתיו והתבונגתי בו, הרגשתי כנפישי כמו ניצוין של איש בחבית מלאה אבק שרפה, הוא הרתיח כמצולה את כל דמי לבבי, בו ראיתי אור גדול עד אשר כמעם כהו עיני לנישוא אותו; ויהי אף הרגעתי את רוחי, אף שבו דופקי עורקי למרוצתם המורגל, בינותי בלבי, חשבתי, העמקתי עצה, והחלפתי לגשת אל המלאכה, אם ימצאון עוזרים בר קפרא אקרא: זלת קפוין קנה באתר, ובאתר דלית גבר תהוי גבר (ברכות) אנסה, כחי לבדי ויעבור עלי מה!

הקונטרם הקטן איטר לקח את כל לבבי זה יטמו "דבר על אודות התלמור" ואותו כוננו ידי הרב ההריף בעל עין טובה ובוחנת ר' מאיר אייט שלום, לכבוד רעו ואמתו הרב המובחק ר' א"ה וויים ליום מלאת לו שבעים שנה (וימסרגו לי בידו ביום הנ"ל ובבית האחרון) ותוכנו מכיל רק 5 עלים או 10 צד. והמה דוגמאות שתים שהן ארבע: שתים בהלכה ושתים בהגדה שבהדוגמאות האלו יראה לכל את כל הנמצא בהם מעקר התלמוד ואשר נתוספו בו אם בדרך אגב. או בדרך קושיא ופירוש, והם פרושי הדברים, שאם נסלקם יהיה מרוצת הענין נקי וביי בלא ערבוב ובלבול ואז יצא לנו גם התרגום, וכה הוא מסיים את דבריו:" ובדרך אגב נעיר כאן שאם נדקדק בסגנון הלשונות שבתלמוד אז מיד ותיכף נוכל להכיר מה שהוא מעקר הסוגיא ומה שנתוסף בה, וגם אותו התוספות נכירם מה שנתוסף זה אחר זה, ומזה תשובה גדולה על אותם הסוברים יטלא היה התלמוד כתוב ומונח" דבריו אלו כנים וגבונים ואין צריכים חזוק לכל מי יטיים לו חוש ההרגש והיודע ומכיר את סוגית התלמוד. והנה הוא מצא בהדוגמא האחרונה ההלכה בריש מס" פכחים מן הטעקסט המכיל  $4rac{1}{2}$  צד את התקמוד העקרי לא יותר מן 60 שורות שמהן רבות רחבות; ואני הסרותי בתקוני שתקנתי אז עוד 25 שורות עד שנשאר הטעקכט הנקי מכל הארבע והצי צד, רק כצד אחד קטן ועל כל זה לא יחפר לנו מאומה, לא כלום! מכל תוכן הענין האמור בו והסכימו על ידי הרב המלומד היותר גדול בזמנו הר ר לאגדוא ז"ל כאשר יראה הקורא במכתבן ואתו חכמים רבים וגם הוא בעצמו אם אמנם לא הזר מדעתו אחרי יודעים מאומה ממנו וככל המון בית ישראל גם המה אינם יודעים מה לרחק ומה לקרב! הראיתם חזיון מעציב כזה בכל העמים השונים לארציהם ולמשפחותיהם? ואין חולה מאתנו על הדבר הזה אין מי ידאג להשיב לנו את תורתנו וכבודנו, איל משים לב לדבר הגדול הזה להחזיר עטרה ליושנה; ועד מתי תהיה כזאת בבית ישראל?

אליכם אישים אקרא! אליכם הכפי ישראל, רבניה ראשיה, מנהליה, סופריה נאוריו ופליסופיה, אזעק ואשוע לאפר: "הבו לנו אף תורתנו! הבו לנו את התלמוד צרוף ונקי בספר פיוחד אישר נוכל לקרא בו ולישום זיליו לבנה. תורתנו הוא וללמדי אנו צריפים, הן בכם הדבר תלוי לנקותו ולשהרו ולתתו לני לפורישה! כי פי יבא אחרים אחרי אישר כבר תעישו? פי יביא אתכם בדין? ופי יהרהר אחרי פעישיכם אם תהיו כולכם באגודה ובעצה אחת?

ידעתי אמנם גם ידעתי עד מאד כי קול קריאתי לא יהיה אף כקול קורא במדבר הוא ישוב אלי טרם יגיע לאזניכם. כי ידעתי אתכם ויודע אני את תנואותיכם, אהם לא תשימו לבבכם לדברי איש אשר לא בצל הכסף ישבון, ואם הכמת המככן בזויה. ק"ו קריאתו ובקשתו, וק"ו בן בנו של ק"ו עצתו ודברו, ולעולם לא תתאספו באנודה ובעצה אחת לטובת ישראל ותורתו. ואם קראתי אליכם, לא קראתי אלא כדי לצאת ידי חובתי לעצמי, כדי לה אית לכם כי קולי קול גדול הוא אם גם אין שומע ל, אבל הפעם אחלי אדוני שמעו נא לי ואתודה לפניכם על כל מעשי, ( וידוי שא ין בו הרשה) אנלה לפניכם את כל מחשבותי, ולא בידים ריקניות אבוא לפניכם כי גם אציע לפניכם הצעה אחת אשר אם אך תחפצו לקבלה תראו ברכה בה.

אחד הסופרים אנכי, אחד מאלה הנני מודה ומתודה המוסיפים חטא על פשע בספרות העבריה, הנני כותב ומדפים זה שנים רבות ספרים ומאמרים רבים אשר לפי ראות עיני, ככל איש הרואה את בניו ואת ילדי רוחו דרך זכובית מגדלת, טובים המה ומיעילים לכשירצו חכמי הדור, וגם אם שוגה אינני ראיתי כי כבר הביאו תועלת לאחדים המלומדים אשר יתאימו את דרכי ומחשבותי, וגם זכיתי לראות כי ספרי נברכים ועומדים באוצרות הספרים אשר לא תגע בהן יד, אבל הנני מצטער כל ימי להביא תועלת לעמי, תועלת מוחשית, תועלת בפועל ולא תועלת לימודית אשר כבר הביאו ויביאו אותה הכמים רבים — ולא אכחד, לא לעמי לבדו הפצתי להיות להועלת כ"א גם לכל מין האדם הישר והנני חושב, הנני מתבונן, הנני מעמיק ברעיוני: איככה לחשיב את התלמוד להעם והעם אל התלמוד בפועל ולא באומר לבד, כי לוא יהיה בזאת, כי אז תהיה התועלת לא לעם ישראל בלבד, כ"א גם אל כל האנשים הישרים בלבותם אשר ישמתו על דבר אמת — וכבר יעצתי בלבי עצות שונות ומישונות, אבל אחרי שמתי עליהם עין בקרת ראיתי כי הבל המה ורעות רוח.

אבל רעיוני הזה לא יתן לי מנוח, הוא שיהתי והגיוגי כל היום וגם בלילה לא ינוח לבי, על משכבי בל לות אתהפף מצד אל צד ואבקש החבולות איף להוציא את חפצי זה אל הפועל, ומתחלה אמרתי בלבי לאסוף את כל המאמרים אשר מצאתים כי נתיספו בו, אם מהישועים ואם ממנדי התלמוד ומלעיגיו, אל מקום אחד נל ספר מיוחד ולהרימם על נס, בראיות מוצקות ובמופתים חותכים לעיני כל ישראל ולעיני כל העמים, וכל הנשמר יהיו כולו קודש לה' וליישראל; ובזה אמרתי לגול את חרפת התלמוד מעל ישראל ולהצדיקו בעיני מנדיה. וכמעם שמחתי על עצתי הזאת ואמרתי לגיעת אל המלאכה, אבל אחרי התבוננתי מאד, והעברתי גם אותה תחת שבם הבקרת, מצאתי ראיתי כי גם זה הבל, גם מלאכתי הזאת אשר אולי אצטרף להקדיש לה כל מצאתי ראיתי כי גם זה הבל, גם מלאכתי הזאת אשר אולי אצטרף להקדיש לה כל

חדח לדעתם, והראו לנו על מקומות רבים כי המה נתוכפו בדורות שלאחריהם מרבנן מבוראי מהגאונים והמפרשים אם בזדון או בשנגה, מה הועילו לנו החכמים מן המאספים עד החלוצים עד ראה"ו ור"י הלבן בבאת מדרשיהם האחרונים אישר כחבו ספרים רבים בענינים כאלה? האם השליכו המה את המאמרים שאינם מן התלמוד החוצה, ויתנו לנו תלמוד נקי אישר נוכל לקרא ולהבין בו? הן גם המה רק חברו ספרים והנהות בהרבנים, והעיוו ויעוררו מה שהעירו, ג"כ רק לאוצר הספרים אשר מפריהם יאסף אל תוכון), וכה יודפס התלמוד עם כל שבושיו וטעותיו אשר כאלה כן אלה מודים בהם, באין משים לב לנקותו ולמהרו ולהחליף שמלותיו אשר בלו מרוב שנים.

וכמעשה הרבנים הגאונים עם התלמוד כן עשו הפוסקים האחרונים עם שולחן הערוך אשר על פיו צריכים אנו לחיות ולהתנהג, גם אותו סבבו כדבורים, ויעטרו לו עטרות ואת תוכו מלאו בציונים, אותיית, ככבים, ועגולים, כפלו את ארבעת הלקיו ויעשו מהם שמונה ספרים גדולים ארוכים ורחבים ולבד אשר הוסיפו בספרים מיוחדים עד כי גם הלכה אחת ממנו עם כל מפרשיו פוסקיו ומשיגיו תספיק לנו לכל ימי היינו וגם אז לא נמצא בו ידינו ורנלינו כי זה אוסר וזה מתיר, זה מכשיר וזח פוסל, זה מיקל וזה מחמיר ב) וכה אם יקרה לפנינו מקרה אשר תצא מסדר היום – זולת כף חולבת שנתחבה בקדירה של בשר, צריכים אנחנו לרבנינו כי המה יפסוקו לנו את הדין – אך המה מתונים המה בדין ולא ימהרו לחרוץ משפט, ולכן ישאלו אחד מחבירו וישיבו כל אחד לחבירו עם אגרת שלומם וכל טיטול הם אחד לא נעדר – ומהם יצאו לנו "שאלות ותשובות" בכל ענפי החיים (!) והמכחור, המדות הטובות והרעות אישר יפרו ירבו וישרצו בכל שנה עד כי רשימת שמותיהם מחזיקים כפרים שלמים – וזאת היא ספרותנו אשר נוצרה באשמתנו, זאת היא חפאתנו החרותה בעט ברזל לחרפתנו ולבשתנו מזכרת נצח – ואנתנו מרחיבים אותה, מפארים אותה בפארי אלילים ופסילים – ונחפון כי נהיה ככל האדם ?!

וכה אנחנו היהודים החלמודים 3) ישאין לנו—בעולמנו הדתי ובהישם הזה איטר בו נקרא את עצמנו וכן נקרא מפי אוהבינו ושונאינו—אלא ד' אמות ישל החלמוד בלבד, לא נדע את החלמוד, ואין לנו ממנו גם מושג קטן! אין אנו יודעים מה הוא בלבד, לא נדע את התלמוד, ואין לנו ממנו גם מושג קטן! אין אנו יודעים מה הוא התלמוד בכל הכתוב והנדפס ומה הוא אינו מן התלמוד ולא רק המון עמנו בלבד אינם יודעים מה להבר ומה לזרות ממנו ישע"ב המה מקדיישים ומעריצים אותו כולו עם כל הנספח לו והדבוק והקישור בו למראה עיניהם, כ"א גם חבמינו מורינו ופליסופינו אינם

ב) הנה חקרנוה כן הוא, כל הכפרים היותר טובים והיותר מועילים, אשר החבמים יקנן אותם בנפש חפצה, יכרכום המה ויהפכו אותם מצד אל צד יראו ממנו איזה ענינים אשר מטבעם יש להם נטיה להם, ואח"כ יעמידוהו אל אוצר הספרים ואז לא תגע בו יד עדי ביאת הגואל.

<sup>2)</sup> על הלכות שחיטה ופריפות תמצא חמשים ספרים אחרי השו"ע שכולם גכוהי קומה ועבי הכרס ולקטנים מהם אין מספר, מן ספק אחד נעשו ספקות רבים להצטרה לענין ספק ספקא, למריעותא אחת נעשו ריעותות רבות מאד למען תצטרפנה לענין תרהי לריעותא, עד כי נהיה למשל בפי החסידים אם תרצה לאכול בשר כשר עליך לאכול גחלי רתמים, ועכ"ז עוד לא יניהו השוחטים את ידיהם בצלחתם ויחברו ספרים קצרים וארוכים בעניני שחיטות ובדיקה.

<sup>(3)</sup> כל חיהודים לבד הקראים תלמודים המה, וגם אלה אשר כבר פסעו פסיעות גדולות והחליפו את יום השבת ביום א', ואשר כבר כטלו את כל המנהגים הדתים, גם המה אך תלמודים המה ולד האות כי חוגגים המה את הג השבועות כששי בסיון אשר רשם לנו רק התלמוד, ובתורה אנו קוראים ממחרת חשבת ובאיזה יום לא נכמן, לבד אשר יתנהגו כמותו בדיני אבלוה, ועין דאמוד מה הוא התלמוד, כספרנו: "The Pentateuch etc ובהרעפארם אדוואקאט במאמרנו: "3 the Jewish religion non dogmatic?

כן יקום? ניטתומם לראות, כי היטאלות תלויות ועומדות גם עתה כמקדם בלי כל פחרון ב), כי הדעות ישונות הנה ומישונות גם עתה והפוכח על ישתי הכעיפים, פוסח גם עתה ויפסח גם הלאה עד ישתצא נפישו; וכל הכפרים הרבים, היטאלות והתישובות. הוויכוחים, והדעבאטען, המה רק גל ישל עצמות יבישות גדול, גל עד על חטאת הדור ועל מישובתו!

שבתי הפכתי בדברי חז"ל האלו ושמתי עיני ולבי על הספרות של כל עם ועם ועל ספרותנו עתה. וראיתי כי דבריהם חיים וקימים המה בלי כל הפלגה ובלי כל גוזמא כי באמת אנחנו היהודים אשמנו מכל עם בושנו מכל דור בספרותנו הגדולה והרחבה, שהיא כמעט כולה רק דתית מהעאלאנית, קאטהאכיזית וכוי, וספרים מדעים אשר השיעור וההניון יסודם והחוש וחנסיון יוכלו לחרוין משפטיהם על הדבר הנידון כשני פעמים שנים שהם ארבעה, לא נתחברו מאתנו כלל, או רק מעט מזער אשר העתיקו מספרי חכמי העמים, וכל עסקנו אנחנו הוא בפרושים, בהגהות, בהערות, בחיפאטעזן וסאפיסמום בדבר הכתוב בתלמוד ובספרי הרבנים שלאחריו, ומכל אלה אנחנו מחברים ספרים חדשים כביב התלמוד ומחוברים לו וגם נפרדים ממנו, הרבה מאד, ואם לא נאמר כי חסרי התועלת המה כולם, הנה לא נפרוז על המדה אם נאמר כי תועלתם, גם של הטובים שבהם, מעטה מאד ויועילו רק לאחד בעיר ושנים במשפחה המלומדים ועוסקים בתורת הספרות, אך תועלת כלכית לא הבוא כלל, גם להדבר שהמה מינעים עצמם להועיל.

נקח נא לדוגמא את ספרי הגאונים האחרונים (ונניח את ספרי ההלכות מהראשונים אשר כל אחד ואחר כנה במה לעצמו מפני שקינא בחברו או לא ישר בעיניו דברי שקדמו אשר כבר דברנו מזה במקום אחר) כהגר"א מווילנא, ר"ע אייגער ר"י פיק, ועוד ועוד, אשר המה החלו להניה את התלמוד ולדקדק במלותיו נקודותיו ומטמין, ומה עשו? האם הדפיסו המה את התלמוד כהגהותיהם, האם הסירו ממנן את המלות אשר לא ישרו בעיניהם ושמו אחרות תחתיה; ? לא! המה כתבו הגהותיהם על ספר לאמר "כן צריך לחיות" והמדפיסים למען שבח מקחם הכגיסום בשולי התלמור ויעשו לו זר סביב מהגהות רבות ושונות מאד, וכה ידפיסו המדפיסים בכל שנה ושנה את הש"ם עם הגהות חדשות, עם הערות שונות ופרושים מישונים אשר יוסיפו תורני הדור המתחקים לעינות כמעשה הגאונים האחרונים, ויגדל ויינמן התלמוד ומן שנים עשרה כרכים עבים ורחבים נעשו כ"ד כרכים גדולים דפוס ווילנא ומרוב העצים לא נראה את היער! לא נראה את התלמוד הבטל במיעומו מרוב העוטרים אותו והמלא נם בתוכנו מאותיות שונים ומשונים, ציונים, כיכבים, עגולים ומרובעית מפוגרים בחצי לבנה. בתיבות מרובעות וכו' המורים כל אחד לעיין בזר הזהב סביבו ואם נחפוין ללמוד את התלמוד ולהבין בו עם כל פירושיו והנהותיו אז תספק לנו מסכת אחת, על כל ימי חיינו היפלא אפוא כי רוב העם אין לו כל מושג מההלמוד?! האם נתפלא איפוא שגם בין החבמים המצוינים הטהעאלאגים והפלוספים נמצא אך מעט מן המשט אשר קראו ולמדו את כל התלמוד כולו? ומה הועילו לנו איפוא המגיהים בהגהותיהם והמפרשים בפירושיהם ? הן המה רק גדרו בעדו – ואין בא ואין יוצא לתוכו וממנו. וכן לאידה ניסא מה עשו לנו המשכילים אשר עברו על התלמוד בעין בקרת

ז) לא לבד השאלות והווכוחים שנשאלו מאת האנטישמיטים והשמיטים כדבר התלמוד ו השו"ע לא נתפתרו עד כה, כי גם שאלות ותשובות בדבר עגונות, מים שאין להם כוף, זיווגים, חליצות, כולנה עומדות וקימות ומהכות לפתרון הרבנים, אם כי מספר ספרי "שאלות ותשובות" יגיע לאלפים. האין זה פלא השמיני בתכל?

## פרוזרור להכנם לטרקלין (יבו ג' פתחים). פתח ראשון

ענף אחד קטן מענפי האילן הגדול והחזק אישר גבהו ישהקים וברחבו יסוב את כל העולם ויקשר ויאחד את כל בית יישראל בארבע כנפות הארין, הוא התלמוד בבלי, שנחתם לנו זה כשתים עשרה מאות שנה, הנהו לפניכם קוראים נבונים, במסכתא "ראש השנה" הזאת עם העתקתה בשפה חיה אשר תאיר אורה ראשונה; ואחריה תבאנה חברותיה המסכתות הקודמות לפניה והמאוחרות בסדר הש"ם, כי כבר ערוכים בידנו ושמורים אתנו כל המסכתות מסדרי זרעים מועד נישים, כמוה וכמתכונתה, ואם יחיינו ה" בחסדו עוד שנה אחת, תהינה כל המסכתות מסדרי נזיקין קדשים מהיות פפורם, בידינו.

קנקן חדש הוא, אם כי מלא ישן על כל גדותיו הנהו, שעל כן חובתנו היא להתוצב בפתח שעריו להטיף מלים אחדים בראשית ההוצאה החדשה הזאת לאמר: מה ראינו על ככה ומה הניע אותנו לגשת אל המלאכה הגדולה והנכבדה הזאת, ומה היא התועלת אשר תצא ממנה לבית ישראל, ולכל העולם כולו?

חובתנו הזאת הננו ממלאים בשמחה, ובתודה לאל עליון הגומר עלינו, ונאמר:
"לעולם יצפה אדם לחלום מוב עד כ"ב שנה", אמרו חז"ל ואנחנו חלום נעים חלמנו,
רעיוננו על משכבנו סלקנו זה כשתים עשרה שנה, ועוד בשנת תרמ"ב הראנו לדעת
בספרנו "לבקר משפט", כי מנדי התלמוד ומלעיניו הכניסו בו דברים רבים נגד רצונם
ודעתם של מאספי התלמוד, ובשנת תרמ"ה פרסמנו את החלום הזה ברוב ענין,
במאמרים גרולים אשר הקדשנו בהקול 300, 99, 982, וגם בחוברות מיוחדות "אגרת
פתוחה לכל התורנים והרבנים" "ואגרת התלמוד השנית" ועד כה לא מצאנו לו פתרונים
אם כי מטיבי החלום הזה נמצאו אז רבים גדולים וכן שלמים; ולמען ידעו דורותגו
והבאים אחרינו את כל חלופי הדברים שהיו בין חכמי הזמן ובינינו, עשר שנים לפנים,
בענין הזה, נחשוב לא למותר לברר את עקרי הדברים ולשומם לפני קוראנו החדשים
בארין החדשה. כה היו ראשית דברנו בהקול 92:

אר"א אר 'ח אלמלא לא חטאו ישראל לא נתן להם אלא חמשה חומשי תורה וספר יהושע בלבד וכו' שני כי ברב חכמה רב כעס (נדרים כב). ויותר מהמה בני הזהר עשות ספרים הרבה וכו' שני כי ברב חכמה לתוך ביתו מהומה הוא מכנים לביתו (מדרש קהלת).

הדברים האלה, אחי ואדוני, נאמרו עשר מאות שנה לפנים! ואנחנו החיים בדור הזה מה נענה אבתרייהו? אם חז"ל מטיבי רואי אמרו כזאת על ספרי הנביאים, על כתבי הקדש, ועל קדש הקדשים כשיר השירים, על המשנה והתלמוד שבימיהם, על כתבי הקדש, ועל קדש הקדשים כשיר השירים, על המשנה והתלמוד שבימיהם, מה נאמר אנחנו על הספרות התלמודית והרבנית אשר פרצה קדמה וימה צפונה ונגבה, ועוד תפרוין תתגדל ותתרחב מיום אל זום? אם בעיניהם היתה ספרותם חטאת הקחל וכל המכניסה לתוף ביתו הכנים מהומה בביתו, מה תהיה ספרותנו הרבנית בעינינו? ואיזה שם נכנה אנחנו להספרים הרבים אשר נולדו, ויציצו חדשים לבקרים בדבר התלמוד וספרות הרבנית, מהמחייבים והמזכים. מהמקטרונים והמליצים? הן גם המה שטפו ועברו כל גבול ואם נאספם חד אל אחד ימלאו בית גדול ורחב ידים, תחתים שנים ושלישים באין מקום להכנים בו מחט כדקית! ואם בעינים חודרות נביט את כל הנאמר והנדפס, ונישאל האם נפתרה גם אחת מן השאלות שעליהן ידונו נכיט את כל הנאמר והגדבר אחד למצער לכלל דעה אחת והחליטו הממנה ואמרו

#### TRACT

# ROSH HASHANA

OF THE

#### NEW EDITION

OF THE

### Original Babylonian Talmud

EDITED, FORMULATED AND PUNCTUATED

For the first time

BY

#### MICHAEL L. RODKINSON.

Author of Numerous Theological Works, Formerly Editor of the

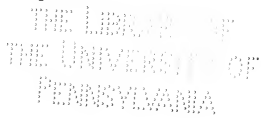
Hebrew "CALL" (in Koenigsberg, Berlin, Vienna and

New York) etc., etc.

Published by the Editor.

NEW YORK, Copyrighted February 25, 1895 by M. L. Rodkinson.

All rights reserved.



## ראש השנה

1 2

# ההוצאה ההרצאה

ש ל

# תלמוד בבלי

יכם פירש"י ותורה אור.

הוכן מחדש, נסדר כהלכה ונסמן בנקידות המפסיקות וסמני שאלות וקריאות

בפעם ראשונה.

מאת

מיכאל ל. ראדקינסאן.



פהיקאדעלפיע.

תרנ״ה

1006 Chestnut St., סעסלעס סעשארלעס משארלעס

# מחיר כל הש"ם:

| <b>\$10</b> · |       |           | • • • • • |                   |                   |                                         | בעברית  |
|---------------|-------|-----------|-----------|-------------------|-------------------|-----------------------------------------|---------|
| \$03 .        |       |           |           |                   |                   | מה                                      | דמי קדי |
| \$17,6        | 50 ·· | • • • • • |           |                   |                   | · • • • • · · · · · · · · · · · · · · · | באנגלית |
| <b>\$</b> 05. |       |           |           |                   |                   | מהמ                                     | דמי קדי |
|               |       |           |           | :הואת             | המם'              | מחיר                                    |         |
|               | (\$5) | .58       | משה ו     | ישלמו ח           | או אשר            | ם אשר שלמו מראש,                        | להחותמי |
|               |       |           |           |                   |                   | ההעתקה האנגלית רק                       |         |
| 00,50         |       | <b></b> . |           | <b></b>           |                   | מו 5 דאל                                | אשר שכ  |
|               |       |           |           |                   |                   | זעברית לבדה                             |         |
| <b>\$2,50</b> |       |           |           | · · · · · · · · · | · · · · · · · · · | פה האנגלית                              | עם העת  |
|               |       |           |           |                   |                   | L                                       |         |

להשינם אצל מוכדי הפרים בנויארק.

## ראש השנה

מן

# ההוצאה ההוצאה

ש ל

## תרמוד בנכרי

ים פירש"י ותורה אור.

הוכן מחדש. נסדר כהלכה ונסמן בנקודות המפסיקות וסמני שאלות וקריאות

בפעם ראשונה.

מאת

מיכאל ל. ראדקינםאן.



פהילאדעלפיע.

תרנ״ה



|  |  | - |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |







## UNIVERSITY of PENNSYLVANIA LIBRARIES



SONTMICHAEL 3RO SH-HASHANA-----

33

PLEASE DO NOT REMOVE CARD

10 ·

SERVICE CHARGE MADE IF BOOK RETURNED

7 -

